Maria nel Mistero di Cristo e della Chiesa,
alla luce della teologia dei santi
(In eco alla nota dottrinale Mater Populi Fidelis)

Frangois-Marie Léthel ocd

Firmata dal nostro Papa Leone XIV, la nota dottrinale del Dicastero per la Dottrina della Fede Mater
Populi Fidelis deve essere accolta con rispetto, in un atteggiamento di fedelta creativa, come un talento da far
fruttificare.

Attraverso la critica dei titoli di Corredentrice, Mediatrice e Madre della grazia, 11 documento del
Dicastero si oppone a una spiritualita mariana che sarebbe insufficientemente cristocentrica. Al di la
dell'apparenza un po' negativa del testo, occorre cogliere l'intenzione del Santo Padre, che ¢ quella di
promuovere nel Popolo di Dio I'amore per la Vergine Maria nella piena luce del Mistero di Gesu.

Infatti, come diceva San Giovanni Paolo II presentando la dottrina di San Luigi Maria Grignion de
Montfort, «la vera devozione mariana € cristocentrica» (Lettera ai Religiosi e alle Religiose delle Famiglie
Montfortane, 8 dicembre 2003, n. 2). In questo importante documento che mostra I'armonia tra i testi del
Concilio e quelli di Luigi Maria (Allegato 1), egli ricordava la grande illuminazione ricevuta fin dalla sua
prima lettura del Trattato della vera devozione alla Santa Vergine, quella dinamica essenzialmente
cristocentrica riassunta nell'espressione Ad lesum per Mariam, in quel Totus Tuus rivolto a Gesu per Maria
che poi ha guidato tutta la sua vita.

La nota dottrinale fa riferimento alla Tradizione Viva della Chiesa rappresentata dal Magistero e dai
Santi. A partire dal capitolo VIII della Lumen Gentium su Maria nel Mistero di Cristo e della Chiesa, 1 Papi
San Paolo VI, San Giovanni Paolo II, Benedetto XVI e Papa Francesco hanno sviluppato in perfetta continuita
questo luminoso insegnamento del Concilio che sintetizzava la dottrina mariana della Chiesa, sempre fondata
sulla Scrittura e sviluppata armoniosamente nella Tradizione dei Padri e dei Dottori della Chiesa. Lo si vede
nei numerosi riferimenti e citazioni.

Nello stesso spirito e nella stessa prospettiva, € possibile prolungare e completare questo insegnamento
riferendosi ad altri santi che hanno particolarmente approfondito questa dottrina riguardante Maria nel Mistero
di Cristo e della Chiesa, utilizzando il "prisma" della teologia dei santi, cio¢ la complementarita dei Padri
della Chiesa, dei Dottori Medievali e dei Mistici (dal Medioevo fino all'epoca moderna). Il grande contributo
dei Mistici (alcuni dei quali sono Dottori della Chiesa) ¢ quello di offrire una "verifica" sperimentale delle
grandi verita della fede, cosa particolarmente importante per quanto riguarda Maria.

Per quanto riguarda l'intento ecumenico del testo, va ricordato che la dottrina mariana ci unisce a tutte
le Chiese ortodosse, e alle Chiese copte, armene e siriane. Rimane invece un punto di divisione con le Chiese
nate dalla Riforma protestante, in relazione all'ecclesiologia che rimane il problema principale. Il dialogo
ecumenico con i nostri fratelli protestanti ci invita a parlare di Maria in questa luce cristocentrica, ricordando
che ella rimane una creatura e non ¢ mai oggetto di adorazione. Bisogna sempre insistere sull'Assoluto di
Gesu Cristo e sulla totale relativita di Maria e della Chiesa rispetto a Lui, escludendo ogni forma di
"mariolatria" o "mariocentrismo", "ecclesiocentrismo" o '"ecclesiolatria". Papa Francesco ha spesso
denunciato questa tentazione "ecclesiocentrica" che si manifesta nel clericalismo.

Cosi, in questa grande prospettiva della teologia dei santi, € possibile completare la nota dottrinale
riferendosi innanzitutto a sant'Ireneo di Lione, dichiarato Dottore della Chiesa da papa Francesco, poi al
grande dottore medievale sant’Anselmo, quindi ai Mistici: santa Caterina da Siena (Dottore della Chiesa),
San Giovanni Eudes e San Luigi Maria di Montfort (candidati al Dottorato della Chiesa), a Santa Teresa di
Lisieux (Dottori della Chiesa) e infine alle recenti Serve di Dio della famiglia Salesiana di Don Bosco che

hanno offerto nuovi sviluppi alla spiritualita eucaristica e mariana' .

! Ho dedicato lunghi capitoli a Ireneo, Anselmo e Teresa di Lisieux nella mia tesi di dottorato in teologia:
Connaitre l'Amour du Christ qui surpasse toute connaissance. La Théologie des Saints (Venasque, 1989, ed du Carmel).
Nel ritiro predicato per Benedetto X VI e la Curia Romana, ho presentato in particolare la dottrina di Teresa, Luigi Maria
di Montfort ¢ Caterina, in relazione a Giovanni Paolo II: La Luce di Cristo nel Cuore della Chiesa (Roma, 2011, Libreria
Editrice Vaticana). In questi due libri si trovano numerosi testi di questi santi.



Sant' Ireneo di Lione

Alla fine del I1° secolo, sant'Ireneo di Lione realizzo la prima grande sintesi teologica a partire da tutta
la Sacra Scrittura interpretata nella Tradizione Viva della Chiesa. La sua opera rimane una fonte inesauribile
per la teologia di tutte le Chiese cristiane. Ha dunque un immenso valore ecumenico.

Egli sviluppa meravigliosamente il grande tema paolino della ricapitolazione di tutte le cose in Cristo
(cfr. Ef 1, 10), nella sua duplice dimensione cosmica e storica. Per lui, Gesu ¢ veramente «il Centro del Cosmo
e della Storia». A partire da questo unico Centro, egli apre gia tutte le piu grandi prospettive che la Chiesa
non smettera di approfondire ed esplorare nel corso della sua Storia: Dio Trinita, la creazione e la salvezza,
Maria e la Chiesa, la protologia e I'escatologia, ecc...

La sua teologia simbolica delle «due Mani del Padre», che sono il Figlio e lo Spirito Santo, si rivela
di inesauribile ricchezza per contemplare il profondo legame che unisce intimamente Gesu, Maria e la Chiesa.
L'Incarnazione del Figlio di Dio si compie per opera dello Spirito Santo nella maternita verginale di Maria. E
la "nuova nascita" che trova il suo prolungamento nella Chiesa attraverso la nostra nascita battesimale. Il seno
verginale e materno ¢ inseparabilmente il seno di Maria e della Chiesa.

Nell'opera di Ireneo troviamo il primo sviluppo della pneumatologia e della mariologia sempre nella
sua prospettiva cristocentrica della Ricapitolazione. Egli mostra gia che Maria non prende in alcun modo il
posto dello Spirito Santo, ma che ¢ tutta relativa a lui come ¢ relativa al Figlio per la sua maternita verginale.
Nella sua prospettiva, non si dovrebbe parlare della Maternita Divina e della Verginita di Maria come di due
dogmi distinti, ma come di un unico dogma, quello della Maternita Verginale come Maternita Divina verso il
Figlio per opera dello Spirito Santo.

Per lui, Maria ¢ inseparabilmente la Nuova Terra e la Nuova Eva, da un lato la «Terra Vergine» dalla
quale le due Mani del Padre hanno plasmato il Nuovo Adamo, ricapitolando cosi I'antico Adamo; dall'altro
lato ¢ la Nuova Eva che obbedisce liberamente al Messaggero di Dio per I'Incarnazione del Figlio di Dio. Per
Ireneo, I'obbedienza materna di Maria ¢ interamente orientata verso 1'obbedienza filiale di Gesu nella sua
Passione Redentrice, «obbedienza sul legno». Cosi, Eva ¢ ricapitolata in Maria che diventa sua avvocata (e
non sua accusatrice). «Il nodo della disobbedienza di Eva ¢ stato sciolto dall'obbedienza di Maria», il che
fonda teologicamente la bella devozione popolare a Maria che scioglie i nodi, tanto cara a Papa Francesco. In
questa luce, Ireneo non teme di affermare che Maria, «obbedendo, ¢ diventata causa di salvezza per sé stessa
e per tutto il genere umanoy» (Aversus Haereses, 111/21/10-22/4).

Gia 1n lui si trova il cristocentrismo trinitario del simbolo battesimale che sara ripreso nel Concilio di
Nicea. Gesu ¢ al centro della Trinita, tra il Padre e lo Spirito Santo, e Maria ¢ al cuore del Mistero di Gesu,
poiché ¢ attraverso di Lei che il Padre ci ha dato suo Figlio per opera dello Spirito Santo.

L'Eucaristia occupa un posto importante nella sua teologia, come sacramento della Ricapitolazione:
«Il nostro modo di pensare ¢ in accordo con I'Eucaristia, e 'Eucaristia a sua volta conferma il nostro modo di
pensare» (Adversus Haereses, IV/18/5).

Sant'Anselmo

Questa grande teologia mariana della Chiesa trovera una delle sue piu belle espressioni in
Sant'Anselmo d'Aosta nell'XI secolo. Egli ci offre I'esempio di una teologia monastica nello spirito dei Padri
della Chiesa (in particolare di Sant'Agostino), ma con quelle nuove esigenze razionali della teologia medievale
che caratterizzeranno poi la teologia universitaria illustrata da San Tommaso.

La prospettiva di tutti questi santi dottori medievali ¢ sempre profondamente cristocentrica, ma si pud
affermare a questo proposito una certa superiorita di Sant'Anselmo rispetto alla teologia universitaria,
innanzitutto per il fatto che le sue opere piu significative sono scritte nella forma letteraria della preghiera,
una forma di cui la teologia universitaria non riconoscera piu il valore scientifico (da qui l'assenza di preghiere
nella Somma Teologica di San Tommaso).

Maria ¢ contemplata nella sua Maternita Divina, in questa relazione unica con Gesu, il Dio-Uomo
(Deus Homo). Di fronte alle obiezioni dei musulmani, Anselmo insiste in modo nuovo sul ruolo indispensabile
della Santa Umanita di Gesu nella sua Passione Redentrice per il ristabilimento dell'Alleanza infranta dal
peccato. Nel compimento della Salvezza, 'Umanita di Gesu ¢ importante e indispensabile quanto la sua
Divinita, da cui il suo audace tentativo di dimostrazione razionale dell'esistenza del Dio-Uomo nel dialogo
Cur Deus Homo.



3

Uno dei frutti piu belli di questo straordinario cristocentrismo € una nuova messa in luce del posto di
Maria nel Mistero di Gesu. Da questo punto di vista, i due testi piu importanti sono due grandi preghiere
teologiche: la Meditazione sulla redenzione umana (Meditatio III), che ¢ una preghiera a Gesu Redentore, ¢
la Preghiera a Santa Maria per ottenere l'amore di sé stessa e di Cristo (Oratio VIII). La parte centrale di
questa preghiera a Maria & ripresa nella Liturgia delle Ore per la festa dell'ITmmacolata Concezione? . Ne
riportiamo il testo integrale in allegato (Allegato 2).

I1 centro della prospettiva ¢ il dogma della Maternita Divina di Maria, di cui Anselmo espone in modo
molto rigoroso, senza alcuna esagerazione, le conseguenze per noi e per tutta la creazione. La prospettiva ¢
sempre cristocentrica. E Gesu stesso, vero Dio e vero Uomo, Creatore e Salvatore, che estende la maternita
di Maria come un immenso mantello che avvolge non solo tutta I'umanita, ma anche tutto il mondo materiale
e tutto il mondo angelico.

I1 linguaggio ¢ molto preciso per differenziare bene 1'azione di Gesu da quella di Maria. Solo Gesu
dona la salvezza, mentre Maria la ottiene da Lui con la sua preghiera di intercessione. Alla fine della sua
preghiera Anselmo chiede 1'Amore di Gesu e di Maria: amare Gesu con il Cuore di Maria, amare Maria con
il Cuore di Gesu.

I Mistici

Questa grande teologia mariana dei Padri e dei Dottori medievali trova il suo prolungamento e la sua
verifica nei Mistici. Ricorderemo 1'esempio di due donne che sono Dottori della Chiesa: Santa Caterina da
Siena (1347-1380) e Santa Teresa di Lisieux (1873-1897), e di due uomini che sono candidati al Dottorato
della Chiesa: San Giovanni Eudes (1601-1680) e San Luigi Maria Grignion de Montfort (1673-1716). In
questo campo della mistica, ¢'¢ un'evidente predominanza femminile.

- Santa Caterina da Siena

Santa Caterina da Siena ¢ la grande teologa del Corpo e del Sangue di Gesu nei Misteri
dell'Incarnazione, della Redenzione e della Chiesa. Ci offre uno dei piu bei esempi di teologia simbolica,
espressione privilegiata dell'ineffabile teologia mistica, nella sua complementarita con la teologia intellettuale
dell'Universita.

Ad esempio, la stessa verita della Redenzione che San Tommaso esprime attraverso i concetti di
merito, soddisfazione, efficienza ecc. (S.7h III q 48), ¢ espressa da Santa Caterina con il simbolo del Sangue.
Ella dispiega una straordinaria simbologia corporea il cui centro ¢ sempre Gesu, il Verbo Incarnato, "Simbolo
Primordiale" (secondo Santa Edith Stein). Il linguaggio dei simboli, piu incarnato di quello dei concetti, ¢
quello che meglio si addice a parlare di Maria alla luce del Verbo Incarnato. Esprime con forza grandi verita
che il linguaggio concettuale fatica a raggiungere. Ne abbiamo un magnifico esempio nell'lnno Acatisto.

In Gesu «abita corporalmente tutta la pienezza della Divinita» (Col 2, 9). Nella grande prospettiva del
cristocentrismo trinitario, Caterina contempla il Corpo di Gesu Crocifisso e Risorto come il «luogo teologico»
per eccellenza. Egli ¢ la via, la verita e la vita. E la scala o il ponte che ci conduce al Cielo, ¢ il libro vivente
in cui ha scritto la verita dell'Amore con il suo Sangue sulla propria carne. E la Vita offerta a tutti nel suo
Costato, nel suo Cuore da cui sgorga I'Acqua Viva dello Spirito Santo che ¢ anche il Soffio della sua Bocca.

Caterina contempla instancabilmente i Misteri dell'Incarnazione, della Redenzione e della Chiesa,
dove Maria ¢ sempre intimamente unita a Gesu. Una delle migliori sintesi si trova in due lunghe preghiere
pronunciate a Roma nel 1379, un anno prima della sua morte, a due giorni di distanza l'una dall'altra: /a
preghiera a Maria nel giorno dell'Annunciazione (Orazione 11, 25 marzo) e la preghiera a Gesu nella sua
Passione (Orazione 12, 27 marzo, domenica della Passione).

2 Sant'Anselmo sembra essere stato favorevole all'Immacolata Concezione, che era gia celebrata 1'8 dicembre
in alcune chiese. Il suo discepolo e biografo Eadmer sara uno dei primi a scrivere a favore dell'lmmacolata Concezione,
mentre piu tardi san Bernardo ¢ san Tommaso si opporranno. Poiché il dogma non era ancora stato definito, san
Tommaso Moro ne parla come di due opinioni opposte sostenute dai santi. Egli cita san Anselmo come esempio di
coloro che erano favorevoli all'Immacolata Concezione (Thomas More: Ecrits de prison, Parigi, 1958, ed. du Seuil, pp.
108-109).



4

Nel primo testo, ella contempla Gesu in Maria nel primo istante dell'Incarnazione, quando Maria gli
apre liberamente «la porta della sua volontay affinché egli discenda e prenda carne nel suo grembo verginale®.
E la fondamentale cooperazione materna di Maria al Mistero dell'Incarnazione, nel suo cuore e nel suo corpo
di donna. In questa preghiera si verifica la dinamica cristocentrica della prima preghiera a Maria ispirata dallo
Spirito Santo a Elisabetta: «Tu sei benedetta fra le donne e benedetto ¢ il frutto del tuo seno» (Lc 1, 42).
Caterina contempla Gesu nel seno di Maria che gia porta la sua Croce, desiderando fin dal primo istante il
compimento della nostra salvezza, una grande verita ben dimostrata da san Tommaso (S. Tk, Il q 33 e 34).

I1 secondo testo contempla il momento in cui Gesu versa il suo Sangue sulla Croce per salvare tutta
l'umanita e farla rinascere come sua Sposa nel suo Costato aperto, come la sua costola vicino al suo Cuore* .
E il "luogo" della santa Chiesa, la "dolce Sposa di Cristo".

In altri testi, Caterina contempla Maria vicino alla Croce nella sua cooperazione materna al Mistero
della Redenzione, in tutta la forza della sua Fede, della sua Speranza e del suo Amore. Fedele al testo del
Vangelo, Caterina contempla Maria in piedi vicino alla Croce di Gesu, e non svenuta e sostenuta da Giovanni
secondo 1'iconografia del suo tempo, secondo la falsa idea della debolezza femminile e della forza maschile.
Maria ¢ una vera madre umana che prova tutto il dolore della madre che vede soffrire e morire il proprio
figlio, ma ¢ allo stesso tempo la Santa Madre di Dio sostenuta e illuminata dallo Spirito Santo, che partecipa
in modo unico al Sacrificio Redentore del Figlio. Si possono citare qui le parole del Concilio Vaticano II che
corrispondono esattamente alla dottrina di Caterina:

«La beata Vergine prosegui il suo pellegrinaggio di fede, rimanendo fedelmente unita al Figlio fino alla Croce,
dove, secondo un disegno divino, era in piedi (Gv 19, 25), soffrendo crudelmente con il suo unico Figlio,
associata con cuore materno al suo sacrificio, dando il consenso del suo amore all'immolazione della vittima
nata dalla sua carne, per essere infine data dallo stesso Cristo Gesu morente sulla croce come madre al discepolo
con queste parole: «Donna, ecco tuo figlio (cfr. Giovanni 19, 26-27)». (Lumen Gentium, n. 58).

Caterina fa parte di quelle sante donne che stanno con Maria vicino alla Croce, mentre tutti gli uomini,
gli Apostoli, sono fuggiti. Solo Giovanni ¢ tornato, sostenuto da Maria e dalle altre donne. Caterina condivide
il suo amore materno per la Chiesa, allora cosi profondamente ferita e malata, «lebbrosa» secondo le sue
parole, a causa del peccato degli ecclesiastici che ha provocato il Grande Scisma d'Occidente nel 1378.

Sacramento del Corpo e del Sangue di Gesu, 1'Eucaristia ¢ il Cuore vivente della Chiesa, fonte
inesauribile di Santita per tutti, e prima di tutto per 1 sacerdoti. Il suo desiderio profetico della Comunione
quotidiana si realizzera solo sette secoli dopo, con Papa San Pio X.

- San Giovanni Eudes e San Luigi Maria Grignion de Montfort
San Giovanni Eudes e San Luigi Maria Grignion de Montfort sono 1 principali rappresentanti della

grande spiritualita cristocentrica della Scuola Francese, fondata dal Cardinale Pierre de Bérulle all'inizio del
XVII secolo. Entrambi sono candidati al Dottorato della Chiesa e da molti anni ho lavorato incessantemente

3 La preghiera si apre con una lode intessuta di simboli biblici, nello stesso tono dell'Inno Acatista. E opportuno
citare il testo originale in italiano medievale: "O Maria, Maria, tempio della Trinita! o Maria, portatrice del fuoco!
Maria, porgetrice di misericordia, Maria germinatrice del fructo, Maria ricomperatrice de 'umana generacione, perché
sostenendo la carne tua in nel Verbo fu ricomprato el mondo: Cristo ricomprd con la sua passione e tu col dolore del
corpo e della mente. O Maria mare pacifico, Maria donatrice di pace, Maria terra fruttifera. Tu, Maria, se' quella pianta
novella della quale aviamo el fiore odorifero del Verbo unigenito Figliuolo di Dio, perd che in te, terra fruttifera, fu
seminato questo Verbo. Tu se' la terra e se' la pianta. O Maria carro di fuoco, tu portasti el fuoco nascosto e velato sotto
la cennere della tua umanita. O Maria vassello d'umilita, nel quale vassello sta e arde el lume del vero cognoscimento
, col quale tu levasti te sopra di te, e pero piacesti al Padre etterno, unde egli ti rapi e trasse a sé amandoti di singulare
amore. Con questo lume e fuoco della tua carita e con I'olio della tua umilita traesti tu e inchinasti la divinita sua a
venire in te, benché prima fu tratto da l'ardentissimo fuoco della sua inestimabile carita a venire a noi" (Testo
dell'edizione critica di Giuliana Cavallini: S. CATERINA DA SIENA: Le Orazioni, Roma, 1978, Ed Cateriniane, pp.
118-120). Qui troviamo un esempio di corretta interpretazione della "co-redenzione".

* 11 termine greco pleura usato da San Giovanni per indicare il costato di Gesu aperto sulla croce e sempre
aperto dopo la risurrezione, & un termine femminile che significa anche costola. E il termine usato nel racconto simbolico
della creazione di Eva apartire dal costato o dalla costola di Adamo addormentato (Gn 2, nella traduzione dei Settanta).



5
per le loro due Cause di Dottorato, in collaborazione con le loro due famiglie spirituali dei Montfortani e degli
Eudisti® .

Quando il nostro Papa Leone ha manifestato l'intenzione di dichiarare John Henry Newman Dottore
della Chiesa, gli ho immediatamente inviato una supplica a favore di questi due Dottorati (Allegato 3). Si
tratta di due sacerdoti che hanno ricevuto a Parigi un'eccellente formazione teologica di livello universitario,
ma sono soprattutto due Mistici che sperimentano nell' Amore tutta la Verita del Mistero di Gesu. Sono maestri
spirituali, missionari e fondatori di nuove famiglie nella Chiesa.

I1 loro grande contributo alla spiritualita mariana del Popolo di Dio ¢ uno dei frutti piu belli della nuova
proposta cristocentrica del Bérulle, nella prospettiva di Sant'Anselmo riguardo a Gesu Dio-Uomo, ma in
risposta alle nuove sfide della modernita nascente. Bérulle ¢ allo stesso tempo un mistico € uno speculativo
geniale, il cui merito principale ¢ stato quello di superare l'antitesi tra il teocentrismo del Medioevo e
I'antropocentrismo del Rinascimento, in una nuova proposta di cristocentrismo, come "teo-antropocentrismo".
I1 centro di tutto non ¢ solo Dio né solo I'nomo, ma il Dio-Uomo Gesu Cristo. Si potrebbe parlare di una vera
e propria «svolta teo-antropologica» di Bérulle, che ha profondamente segnato la teologia e la spiritualita,
prima in Francia e poi in tutta la Chiesa. In queste immense prospettive del Mistero di Gesu e della
Ricapitolazione di tutte le cose in Lui, si puo percepire meglio il posto ¢ il ruolo di Maria, sempre in relazione
con la Chiesa. Bérulle ha approfondito in modo particolare il Mistero della Maternita Divina di Maria come
relazione inaudita di una semplice creatura con la Persona Divina del Figlio.

In questa luce, il Nome di Gesu si trova al primo posto, prima del Nome di Dio. Cio appare evidente
negli scritti di santa Teresa di Lisieux, dove il Nome di Gesu ¢ due volte piu frequente del Nome di Dio. 11
Carmelo di Lisieux era berulliano e Teresa ¢ una delle principali testimoni di questa nuova espressione del
cristocentrismo.

Alla fine della loro vita, Jean Eudes e Louis-Marie hanno scritto i loro capolavori in cui tutta questa
dottrina ¢ sintetizzata. Da un lato c'¢ Il Cuore ammirabile della sacra Madre di Dio, completato da san
Giovanni Eudes nel 1680, pochi giorni prima della sua morte, e dall'altro il Trattato della vera devozione alla
Santa Vergine scritto da san Luigi Maria intorno al 1712, ma scoperto solo nel 1842. I due testi si completano
perfettamente. Quello di Jean Eudes ¢ molto lungo (1500 pagine)® , mentre quello di Louis-Marie ¢ breve
(200 pagine).

In questi due testi troviamo la stessa sintesi di tutto il Mistero cristiano contemplando Gesu in Maria
e Maria in Gesu, cio¢ Maria nel Mistero di Cristo e della Chiesa (cfr. Lumen Gentium, cap. VIII). Gesu ¢
sempre al centro, come vero Dio e vero Uomo, con il Padre e lo Spirito Santo. Egli ¢ I'Assoluto a cui Maria e
la Chiesa sono totalmente relative.

Come ha ricordato il nostro Papa Leone nel suo primo messaggio ai Vescovi di Francia, il 28 maggio
2025, Giovanni Eudes «fu il primo a celebrare il culto liturgico dei Cuori di Gesu e di Maria». In realta, egli
celebrod prima il Cuore di Maria e poi il Cuore di Gesu. E nel Cuore di Maria che egli scopri pienamente il
Cuore di Gesu. La simbologia del Cuore sviluppata da Jean Eudes nel Cuore Ammirabile abbraccia tutta la
realta di Dio e dell'Uomo, della carne e dello spirito, della natura e della grazia.

Maria ¢ sempre contemplata all'interno del Mistero di Gesu, interamente relativa a Lui e dipendente
da Lui. Lui ¢ tutto e lei non ¢ nulla:

«Non temete forse di offendere l'ineguagliabile bonta del Cuore adorabile di Gesu, vostro Dio e vostro
Redentore, se vi rivolgete alla carita del Cuore di sua Madre? Ma non sapete che Maria non ¢ nulla, non ha
nulla e non puo nulla se non da Gesu, per Gesu e in Gesu; e che ¢ Gesu che ¢ tutto, che puo tutto e che fa tutto
in lei? Non sapete che ¢ Gesu che ha reso il Cuore di Maria cosi com'¢, e che ha voluto renderlo una fonte di
luce, di consolazione e di ogni sorta di grazie, per tutti coloro che vi ricorreranno nelle loro necessita? Non
sapete che Gesu non solo risiede e dimora continuamente nel Cuore di Maria, ma che egli stesso ¢ il Cuore di
Maria, il Cuore del suo Cuore e l'anima della sua anima; e che quindi venire al Cuore di Maria significa venire

3> Nel 2000 ho pubblicato una nuova edizione del Trattato della vera devozione e del Segreto di Maria che lo
riassume, con una lunga introduzione teologica in vista del Dottorato: L'Amour de Jésus en Marie (Ginevra, 2000, ed
Ad Solem, 2 vol.).

611 testo completo del Cuore Ammirabile si trova nei volumi VI, VII e VIII delle Oeuvres Complétes di San
Giovanni Eudes (Parigi, 1911, ed. Lethielleux e Beauchesne). Ci riferiamo a questa edizione indicando i volumi e le
pagine.



6
a Gesu; onorare il Cuore di Maria significa onorare Gesu; invocare il Cuore di Maria significa invocare Gesu?
(VI, p. 189).

Come sant'Anselmo, egli chiede di amare Maria con il Cuore di Gesu e di amare Gesu con il Cuore di
Maria:

«O Gesu, Figlio unico di Dio, che hai voluto essere il Figlio unico di Maria e metterci al rango dei suoi figli e
dei tuoi fratelli, rendici partecipi, ti preghiamo, dell'amore che le porti, cosi come dell'amore che lei ti porta,
affinché amiamo Gesu con il Cuore di Maria e amiamo Maria con il Cuore di Gest, e abbiamo un solo cuore e
un solo amore con Gesu e Maria» (VIII, p. 105).

Tutto viene da Gesu e tutto ritorna a Lui. E Lui che ci dona sempre sua Madre affinché con Lei
possiamo amarlo perfettamente. E la dinamica battesimale della rinuncia come decentramento di sé€ per
donarsi totalmente a Gesu per mezzo di Maria:

"II nostro Salvatore non solo c¢i ha donato il suo Cuore divino, insieme al Cuore santo della sua beata Madre,
per essere la nostra regola, ma anche per essere il nostro Cuore: affinché, essendo membri di Gesu e figli di
Maria, abbiamo un solo cuore con il nostro adorabile Capo e la nostra divina Madre, e compiamo tutte le nostre
azioni con il Cuore di Gesu e di Maria, cio¢ in unione con le sante intenzioni e disposizioni con cui Gesu e
Maria compivano tutte le loro azioni. A tal fine, abbiate grande cura, almeno all'inizio delle vostre azioni
principali, di rinunciare completamente a voi stessi e di donarvi a Gesu per unirvi al suo divino Cuore, che ¢
uno con quello della sua santa Madre, e per entrare nell'amore, nella carita, nell'umilta e nella santita di questo
stesso Cuore, al fine di compiere tutte le cose con le sante disposizioni di cui esso ¢ sempre stato pieno (VIII,
p. 113-114).

La stessa dottrina si ritrova nel Trattato di San Luigi Maria, che ¢ mirabilmente costruito come un
"giardino alla francese" dell'epoca (Allegato 4). Nella grande dinamica del cristocentrismo trinitario del
Simbolo di Nicea-Costantinopoli, Maria ¢ contemplata nel cuore del Mistero di Gest. E con Lei e in Lei che
Luigi Maria opera una nuova sintesi di tutte le verita della fede e della vita cristiana.

Infatti, Maria occupa lo stesso posto nel movimento discendente dell'Incarnazione e della Passione
Redentrice, dove Gest ce la dona come Madre, e nel movimento ascendente della nostra divinizzazione’ . Cid
appare chiaramente nell'articolazione delle due parti del Trattato. Louis-Marie contempla prima Maria nel
Mistero di Cristo e della Chiesa (n. 1-89) prima di mettere in luce il cammino ecclesiale della santita vissuto
con Maria e in Maria (n. 90-273) nello sviluppo della grazia della nuova nascita battesimale.

Questa spiritualita mariana ed ecclesiale si fonda sul battesimo e trova il suo compimento
nell'Eucaristia, Sacramento del Corpo e del Sangue di Gesu Verum Corpus natum de Maria Virgine. Nel finale
eucaristico del suo 7Trattato, Luigi Maria invita i fedeli a vivere la Santa Comunione con Maria e in Maria,
donandosi totalmente a Gesu attraverso di Lei (il Tofus Tuus continuamente respirato e ricopiato da Giovanni
Paolo II, n. 266).

7 Si puo citare ad esempio questo bellissimo testo del Trattato: «Questa pratica di devozione alla Santissima
Vergine ¢ una via perfetta per andare e unirsi a Gesu Cristo, poiché la divina Maria ¢ la piu perfetta e la piu santa delle
creature pure, ¢ Gesu Cristo, che € venuto perfettamente a noi, non ha preso altra strada nel suo grande e ammirevole viaggio.
L'Altissimo, I'Incomprensibile, I'lnaccessibile, Colui che E, ha voluto venire a noi, piccoli vermi, che non siamo nulla. Come
¢ avvenuto questo? L'Altissimo ¢ disceso perfettamente e divinamente attraverso 1'umile Maria fino a noi, senza perdere
nulla della sua divinita e santitd; ed ¢ attraverso Maria che i piu piccoli devono salire perfettamente e divinamente
all'Altissimo senza nulla temere. L'Incomprensibile si ¢ lasciato comprendere e contenere perfettamente dalla piccola Maria,
senza perdere nulla della sua immensita; ¢ anche attraverso la piccola Maria che dobbiamo lasciarci contenere e guidare
perfettamente senza alcuna riserva. L'Inaccessibile si ¢ avvicinato, si € unito strettamente, perfettamente e persino
personalmente alla nostra umanita attraverso Maria, senza perdere nulla della sua Maesta; ¢ anche attraverso Maria che
dobbiamo avvicinarci a Dio e unirci alla sua Maesta perfettamente e strettamente senza temere di essere respinti. Infine,
Colui che E ha voluto venire a cid che non ¢ e fare in modo che cid che non ¢ diventasse Dio o Colui che E; lo ha fatto
perfettamente donandosi e sottomettendosi interamente alla giovane Vergine Maria, senza cessare di essere nel tempo Colui
che E da tutta I'Eternita; allo stesso modo, ¢ attraverso Maria che, sebbene non siamo nulla, possiamo diventare simili a Dio,
per grazia e gloria, donandoci a lei cosi perfettamente e interamente, da non essere nulla in noi stessi e tutto in lei, senza
timore di sbagliare" (VD, n. 157).



7

Luigi Maria ci invita ad accogliere pienamente nella nostra vita questo Dono che Gesu Redentore ci
ha fatto donandoci sua Madre (cfr. Giovanni 19, 25-27). Maria non smette mai di donarci Gesu e di donarci
a Lui, facendoci partecipare alla sua Fede, alla sua Speranza e al suo Amore.

La prima «verita fondamentale» di questa spiritualita mariana ¢ I'Assoluto e la centralita di Gesu, vero
Dio e vero uomo, Creatore e unico Salvatore (n. 61). Maria ¢ tutta relativa a Lui, tanto che «la solida devozione
alla Santa Vergine (...) ci ¢ necessaria solo per trovare perfettamente Gesu Cristo, amarlo teneramente e
servirlo fedelmente» (n. 62). Allo stesso modo lo Spirito Santo vuole fare di noi «copie viventi di Maria per
amare e glorificare Gesu Cristo» (n. 217).

Maria ¢ Madre di Cristo e della Chiesa, inseparabilmente Madre del Capo e delle membra del suo
Corpo Mistico. La maternita verginale di Maria nell'Incarnazione si prolunga nella Chiesa, dove lo Spirito
Santo non cessa di formare le membra del Corpo di Cristo® . Fin dal primo istante dell'Incarnazione, Gesu &
gia il Capo del Corpo Mistico’ . Portando nel suo Seno Verginale «Colui che i Cieli non possono contenerey,
Maria porta gia in un certo senso le membra del suo Corpo Mistico. Cosi, Louis-Marie ci invita a vivere nel
Seno Materno di Maria per vivere pienamente la nostra configurazione a Cristo Capo, come Caterina ci invita
a vivere nel Costato di Gesu Sposo, per vivere pienamente il Mistero della Santa Chiesa Sposa di Gesu. Il
dogma dell'Assunzione ci da la certezza che Maria ¢ glorificata nel suo Corpo di Donna, unito per 1'eternita
al Corpo di Gesu Risorto. Il Concilio mette in luce il significato ecclesiologico ed escatologico del Dogma
dell'Assunzione (cfr. Lumen Gentium, n. 68-69).

- Santa Teresa di Lisieux

Designata da Papa Francesco come "Dottore della Sintesi"!® , Teresa di Lisieux integra la spiritualita
mariana del Carmelo nella grande prospettiva del cristocentrismo berulliano!' . Come abbiamo gia osservato,
cio0 appare evidente soprattutto nel fatto che il Nome di Gesu occupa il primo posto, essendo presente nei suoi
scritti con una frequenza doppia rispetto al Nome di Dio. Insieme al Nome di Gesu, la parola Amore ¢ la piu
frequente, insieme al verbo Amare, il che ¢ sintetizzato nelle parole che lei stessa aveva inciso sulla parete
della sua cella: «Gesu ¢ il mio unico Amore».

In una delle sue prime poesie, ci fornisce la chiave della sua spiritualita mariana sempre perfettamente
cristocentrica:

"O Vergine Immacolata, tu sei la mia Dolce Stella
che mi dai Gesu e mi unisci a Lui.

8 Louis-Marie usa a questo proposito il simbolo dello "stampo": «Maria & chiamata da sant'Agostino, ed ¢ infatti,
lo stampo vivente di Dio, forma Dei, vale a dire che ¢ solo in lei che il Dio-Uomo ¢ stato formato senza che gli mancasse
alcun tratto della Divinita, ed ¢ anche solo in lei che 1'uomo puo essere formato in Dio , per quanto la natura umana ne sia
capace, per grazia di Gesu Cristo. Uno scultore puo realizzare una figura o un ritratto naturale in due modi: 1°, utilizzando
la sua abilita, la sua forza, la sua scienza e la bonta dei suoi strumenti per realizzare questa figura in un materiale duro e
informe; 2° , puo realizzarla in uno stampo. Il primo ¢ lungo e difficile e soggetto a molti incidenti: spesso basta un colpo
di scalpello o di martello dato in modo inopportuno per rovinare tutto il lavoro. La seconda ¢ rapida, facile e dolce, quasi
senza fatica e senza costi, purché lo stampo sia perfetto e rappresenti il naturale; purché la materia che usa sia ben
maneggevole, senza opporre alcuna resistenza alla sua mano. Maria ¢ il grande stampo di Dio, fatto dallo Spirito Santo,
per formare un Uomo Dio per mezzo dell'unione ipostatica, e per formare un uomo Dio per mezzo della grazia. A questo
stampo non manca alcun tratto della Divinita; chiunque vi sia gettato e si lasci plasmare, riceve tutti i tratti di Gesu Cristo,
vero Dio, in modo dolce e proporzionato alla debolezza umana, senza troppa agonia e fatica; in modo sicuro, senza timore
di illusioni, perché il demonio non ha avuto € non avra mai accesso a Maria, santa € immacolata, senza l'ombra della minima
macchia di peccato. Oh! Cara anima, che differenza c'¢ tra un'anima formata in Gesu Cristo con i mezzi ordinari di coloro
che, come gli scultori, confidano nella loro abilita e si affidano alla loro industria, e tra un'anima ben maneggevole, ben
sciolta, ben fusa, che, senza alcun appoggio su se stessa, si getta in Maria e si lascia plasmaree dall'opera dello Spirito Santo!
Quante macchie, quanti difetti, quanta oscurita, quante illusioni, quanta mondanita ci sono nella prima anima; e quanto ¢
pura, divina e simile a Gesu Cristo la seconda!" (Segreto di Maria, n. 16-18).

? San Paolo VI ha ricordato questa verita nel suo solenne discorso al Concilio, promulgando la Costituzione
Lumen Gentium e dichiarando Maria Madre della Chiesa (21 novembre 1964).

10 Esortazione Apostolica C'est la confiance (n. 51),

1 Cfr. il mio libro: L'Amore di Gesu. La cristologia di santa Teresa di Gestt Bambino (Roma, 1999, Libreria
Editrice Vaticana).



O Madre, lasciami riposare sotto il tuo velo
Solo per oggi»'? .

Tutto ¢ gia detto in queste semplici parole! Gesu ci ha dato sua Madre affinché lei lo donasse sempre
anoi e ci unisse a lui. Teresa usa abbondantemente questa tradizionale simbologia del velo o del mantello di
Maria per significare la sua maternita ecclesiale. E entrata nel Carmelo per vivere «nascosta all'ombra del suo
mantello verginale» (Ms A, 57r). Per Teresa, vivere sotto il velo o il mantello di Maria significa condividere
la sua intimita con Gesu in tutti i suoi Misteri, dall'Incarnazione alla Croce, poi nella Resurrezione e nella
gloria del Cielo.

Durante il noviziato, Teresa scrive una meravigliosa lettera alla cugina Marie Guérin che aveva smesso
di fare la Comunione a causa dei suoi scrupoli. La invita alla Comunione frequente; insistendo non tanto sul
suo desiderio di ricevere Gesu, quanto sul desiderio di Gesu di venire in lei e donarsi a lei'® . Infine le dice:
«Non temere di amare troppo la Santa Vergine, non la amerai mai abbastanza, e Gesu ne sara molto contento
perché la Santa Vergine ¢ sua Madre» (LT 92). Con queste semplici parole, Teresa ci offre la migliore
interpretazione del detto medievale De Maria nunquam satis, spesso frainteso dai predicatori del suo tempo,
nel senso di privilegi e fatti meravigliosi e straordinari che, secondo gli apocrifi, avrebbero riempito la vita di
Maria. Teresa lo interpreta giustamente dal punto di vista dell'Amore. Non si amera mai abbastanza (nunquam
satis) Maria, secondo il desiderio di Gesu stesso. Per san Luigi Maria di Montfort, I'errore dei "devoti
scrupolosi” ¢ proprio quello di vedere 1'amore di Maria in concorrenza con 1'amore di Gesu, il timore di non
amare abbastanza Gest amando troppo Maria'* . Questa lettera & un esempio della presenza continua del filo
eucaristico e del filo mariano nella vita di Teresa.

Teresa contempla Maria e la Chiesa nella grande Luce dell'Amore di Gesu, quella luce che illumina
tutti 1 suoi scritti. Nella sua ultima Enciclica Dilexit nos, che ¢ il suo testamento spirituale, Papa Francesco
dedica ampio spazio a Teresa di Lisieux come testimone privilegiata dell’Amore umano e divino del Cuore di
Gesu Cristo. Nell'ultimo capitolo, raccomanda la sua Offerta all'’Amore o Misericordioso come la migliore
espressione della spiritualita e della consacrazione al Sacro Cuore. E alla luce dei Cuori di Gesu ¢ di Maria
che scopre il Cuore della Chiesa (Manoscritto B)" .

Maria e la Chiesa sono sempre contemplate nella prospettiva del cristocentrismo trinitario del Simbolo
di Nicea-Costantinopoli. Teresa ne da l'espressione piu completa nella sua Offerta all’Amore Misericordioso.
I1 suo continuo atto d'amore «Gesu, ti amo» la immerge nel cuore della comunione trinitaria: «Ah, tu lo sai,
Divin Gest, ti amo / Lo Spirito d'Amore mi infiamma con il suo fuoco / E amandoti che attiro il Padre» (P 17
str 2).

La Divinita delle Tre Persone, unita alla nostra Umanita nella Persona del Figlio, risplende attraverso
l'attributo della Misericordia, attraverso la quale Teresa contempla la Giustizia e tutte le altre perfezioni
divine. Piu di tutti i santi che 'hanno preceduta, ella ha penetrato tutta la profondita dell'Infinita Misericordia,
e questa ¢ la fonte della sua speranza illimitata per la salvezza di tutti i suoi fratelli'® .

12p 5, str 11. I testi di Teresa sono citati dal volume delle sue Opere Complete (Parigi, 1992, ed. Cerf/DDB,
Trad italiana pubblicata nel 1997 dalla Libreria Editrice Vaticana insieme alle Edizioni OCD ), con le sigle Ms per i tre
Manoscritti Autobiografici A, B e C (con indicazione dei fogli recto/verso), LT per le Lettere, P per le Poesie, PR per
le Pie Ricreazioni e Pr per le Preghiere. La Storia di un'anima ¢ il libro di Teresa che raccoglie i suoi scritti essenziali:
i tre Manoscritti Autobiografici e le due Preghiere principali: La Preghiera nel giorno della sua Professione Religiosa
e ['Offerta all’Amore Misericordioso (Roma, 2015, ed OCD, con prefazione di Benedetto XVI e presentazione di F.M.
Léthel ocd).

3 Questa lettera aveva particolarmente colpito San Pio X nel momento in cui apriva la causa di beatificazione
di Teresa. Lo incoraggiava nel suo impegno a favore della comunione frequente ¢ quotidiana. Aveva profetizzato che
sarebbe stata «la piu grande santa dei tempi moderni». Anche Papa Francesco insiste sul valore di questa spiritualita
eucaristica di Teresa (E la fiducia, n. 22).

14 «I devoti scrupolosi sono persone che temono di disonorare il Figlio onorando la Madre, di sminuire I'uno
esaltando 1'altray (Trattato della vera devozione, n. 94).

15Secondo Papa Francesco, questa € una delle pit grandi scoperte di Teresa, uno dei suoi pit grandi contributi
al Popolo di Dio (E la fiducia, n. 38-41).

16 Papa Francesco insiste su questo punto: «Per Teresa, infatti, Dio risplende soprattutto nella sua misericordia,
chiave per comprendere tutto cio che si dice di Lui: “A me ha dato la sua infinita Misericordia, ed ¢ attraverso di essa
che contemplo e adoro le altre perfezioni divine! Allora tutte mi appaiono raggianti d'amore, la stessa Giustizia (e forse
ancora piu di tutte le altre) mi sembra rivestita d'amore» (Ms A, 83v). Questa € una delle scoperte pit importanti di



9

Nella Persona di Gesu, l'infinita grandezza della Divinita ¢ unita all'estrema piccolezza della nostra
Umanita. Per lei, come per san Francesco d'Assisi, la piccolezza e la poverta sono innanzitutto la piccolezza
e la poverta del Figlio di Dio che si abbassa all'estremo nei Misteri dell'Incarnazione, della Passione e
dell'Eucaristia, «poiché ¢ proprio dell'Amore abbassarsi» (Ms A, 2v). Ne da la sintesi piu bella nella sua ultima
Lettera, poche righe su un'immagine dipinta da lei stessa che raffigura il Bambino Gesu nell'Ostia consacrata
tra le mani del sacerdote: «Non posso temere un Dio che per me si ¢ fatto cosi piccolo. Lo amo! Perché ¢ solo
Amore e Misericordia» (LT 266).

La carmelitana che si chiama Teresa del Bambino Gesu del Santo Volto vive una comunione
privilegiata con i Misteri dell'Incarnazione e della Passione Redentrice, e questo sempre nell'unione piu intima
con Gesu nella sua vita nascosta di carmelitana sotto il velo o il mantello di Maria.

Con un linguaggio semplice, ella esprime la migliore cristologia della Chiesa. Il Bambino Gesu, cosi
debole e fragile tra le braccia di Maria, non ha perso la sua Divinita assumendo la nostra Umanita. Egli ¢
sempre il Dio Onnipotente e Creatore, e nella sua Umanita ¢ gia il Salvatore che conosce e ama personalmente
ciascuno di noi:

«Con la tua piccola mano che accarezzava Maria
sostenevi il mondo e gli davi la vita
E pensavi a me" (P 24, str 6).

Nella stessa poesia, contemplando Gesu nella sua Agonia, lei gli dice: «Tu mi hai vista» (strofa 21).
Questa ¢ una grande verita cristologica, essenziale per la nostra comunione con i Misteri della sua vita terrena.
I suo fondamento teologico ¢ stato spiegato da San Tommaso: fin dal primo istante dell'Incarnazione nel seno
di Maria, I'anima di Gesu ha sempre avuto la visione di Dio faccia a faccia (e non la fede). Come Caterina,
Giovanni Eudes, Luigi Maria e altri Mistici, Teresa ci mostra I'importanza di questa verita per la nostra vita.
Possiamo davvero amare Gesu nella sua infanzia e in tutti i Misteri della sua vita terrena perché Lui ci ha
amati per primo nei suoi Misteri. Leggendo il Vangelo con il continuo atto d'Amore: «Gesu, ti amo», Teresa
diventa contemporanea di tutti questi Misteri. E la carita teologale per mezzo della quale lo Spirito Santo la
fa uscire da se stessa per entrare nel Cuore di Gesu. E il carattere "estatico" dell'’Amore secondo Dionigi
I'Areopagita (agape ed eros).

La mistica cristocentrica di Teresa € caratterizzata da questo duplice filo eucaristico € mariano, a
partire dalle due esperienze fondamentali della sua infanzia che sono il "sorriso di Maria" (Ms A, 29v-30v) e
la sua Prima Comunione seguita dalla Consacrazione a Maria (Ms A, 34rv). Vivendo I'Eucaristia con Maria
nella Chiesa, vive la Comunione come 'unione piu intima tra lo Sposo e la sua Sposa (P 33, str 3), tra il Figlio
e sua Madre, comunicando con Maria al Mistero dell'Incarnazione. Cosi, nella sua grande poesia mariana
Perché ti amo, o Maria (Allegato 5), dopo aver contemplato 1'Incarnazione del Figlio al momento
dell' Annunciazione, si identifica con Maria attraverso la comunione eucaristica:

"O Madre molto amata! Malgrado la mia piccolezza

come te possiedo in me I’Onnipotente.

E non tremo vedendo la mia debolezza:

il tesoro della madre appartiene al figlio

e 1o sono tua figlia, o0 mia amata Madre.

Le tue virtu, il tuo amore, non sono forse i miei?

Cosi, quando nel mio cuore scende la bianca Ostia,

Gesu, il tuo dolce Agnello, crede di riposare in te!" (P 54, strofa 5).

Contrariamente all'opinione comune del suo tempo, Teresa era consapevole di conservare continuamente
in sé la presenza di Gesu Eucaristia, come "la sua pisside preferita", il suo "santuario vivente" (P 24 str 29-30) e
il suo Tabernacolo Vivente. Soffrendo per non poter ricevere la Comunione tutti i giorni, dice a Gesu nella sua
Offerta all'Amore Misericordioso: "Rimani in me come nel Tabernacolo". Interpretava in modo realistico le
parole di Gesu: «Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora (menei) in me e io in lui» (Gv 6, 56), senza
immaginare un miracolo di permanenza delle specie eucaristiche nel suo corpo (secondo un'opinione del suo

Teresa, uno dei suoi pili grandi contributi all'intero popolo di Dio. E entrata in modo straordinario nelle profondita della
misericordia divina e da essa ha attinto la luce della sua speranza senza limiti» (C'est la confiance, n. 27).



10
tempo, condivisa dalle sue consorelle). Gli «accidenti» del pane e del vino sono il velo della fede che copre la
«sostanza» del Corpo e del Sangue di Gesu. Dopo la Comunione, quando questo velo scompare, rimane la
sostanza del Corpo di Gesu che si € incorporato in noi e che ci ha incorporati in Lui in questa unione intima e
immediata di carita, la stessa sulla terra come in Cielo'” .

La poesia Perché ti amo, o Maria! ¢ 1'ultima poesia di Teresa e la sintesi della sua spiritualita mariana. Si
basa esclusivamente sul testo del Vangelo, rileggendo tutti i passaggi in cui Maria ¢ presente, ripetendo
continuamente l'atto d'amore: "Ti amo, o Maria!". Attraverso Maria, questo atto d'amore ¢ sempre rivolto a Gesu,
a Gesu per Maria.

Al predicatori del suo tempo che parlavano della grandezza e dei privilegi di Maria in modo inesatto e
trionfalistico, ella ricorda il principale privilegio di Maria nella sua vita terrena, il privilegio della piccolezza e
della povertd. Maria ¢ la piti grande nel Regno dei Cieli perché ¢ la piu piccola (cfr. Mt 18, 4). E nell'estrema
poverta della nascita di Gesu che Teresa contempla la vera grandezza della Madre di Dio e la grandezza divina
del suo Figlio nell'estrema piccolezza dell'Incarnazione:

" Piu tardi, a Betlemme, o Giuseppe ¢ Maria!
vi vedo respinti da tutti gli abitanti.

Nessuno vuole accogliere nella sua locanda
dei poveri stranieri, il posto € per i grandi...
11 posto é per i grandi ed é in una stalla

che la Regina dei Cieli deve partorire un Dio.
O Madre mia cara, quanto ti trovo amabile,
quanto ti trovo grande in si povero luogo!...

Quando vedo I’Eterno avvolto di fasce,

quando del Verbo Divino sento il debole grido,

0 Madre mia cara, non invidio piu gli angeli,

poiché il loro Potente Signore ¢ il mio Fratello amato!...

Quanto ti amo, Maria, tu che sulle nostre sponde

hai fatto sbocciare questo divino Fiore!...

Quanto ti amo, ascoltando i pastori e i magi

e [tu] che conservi con cura ogni cosa nel tuo cuore!" (P 54, str 9 e 10).

Nello stesso periodo, Teresa scrisse il racconto sconvolgente della sua grande "prova contro la fede" che
la rende fraternamente vicina a tutti gli atei del mondo moderno che lei chiama: "i miei fratelli" (Ms C, 4v-7v).
Senza mai cedere al dubbio, crede eroicamente camminando sempre con Maria nella piu grande oscurita della
fede: "Madre, il tuo dolce Figlio vuole che tu sia I'esempio / Dell'anima che lo cerca nella notte della Fede" (str
15). Mentre gli apocrifi riempiono la vita di Maria di eventi meravigliosi, 1 nostri Vangeli ci rivelano una vita
molto semplice:

"So che a Nazareth, Madre piena di grazie,

vivi molto poveramente, non volendo nulla di piu,
nulla di rapimenti, di miracoli, d’ estasi

abbellisce la tua vita, Regina degli eletti!...

Ben grande sulla terra il numero dei piccoli

che, senza tremare, possono a te alzare gli occhi.

E per la via comune, incomparabile Madre,

che ti piace camminare per guidarli ai Cieli" .(str 17).

Figlia e discepola di San Giovanni della Croce, Teresa relativizza tutti quei fenomeni Mistici che sono
assenti dalla sua vita. Maria ¢ stata la prima a seguire questa "via comune", la "piccola via" accessibile a tutti i

17 Questa spiritualita eucaristica e mariana ¢ stata vissuta nella stessa famiglia del Carmelo dalla Venerabile
Suor Lucia di Fatima. Cft. il mio libro scritto in collaborazione con Suor Angela Coelho, vice-postulatrice della Causa
di Lucia: Vivere nella Luce di Dio. Iltinerario di Lucia di Gesu, Apostola di Fatima a partire dal Carmelo (Roma, 2025,
ed OCD).



11
piccoli. Maria condivide con tutta la Chiesa la perfezione della sua Fede, della sua Speranza e del suo Amore, €
in questo ¢ imitabile da tutti.

Cosi, Teresa cammina con Maria dal Presepe alla Croce, momento culminante della sua fede, nella sua
piena partecipazione al Sacrificio Redentore di suo Figlio. E qui che Maria le ispira la piu bella definizione
dell'Amore (sottolineata da Teresa): «Amare e dare tutto e dare se stesso» (str 22).

La sua Offerta all'’Amore Misericordioso come Vittima di Olocausto ¢ precisamente il dono totale (holos)
di sé stessa al Fuoco dello Spirito d'Amore che ha consumato sulla Croce il Sacrificio dell'unico Redentore. Lei
"abbandona la sua offerta" a Maria, esattamente come faceva san Luigi Maria nella sua Consacrazione a Gesu
per Maria, con l'altro simbolo biblico della "Schiaviti d'’Amore", in riferimento a Gesu che ha assunto la
condizione di schiavo fino alla morte di Croce (cft. Fil 2, 7-8). Questo dono totale di sé apre il nostro cuore
all'abbondanza del Dono di Dio, cio¢ a quella nuova intensita di vita di fede, speranza e amore che ¢ I'essenza
della vita mistica, indipendentemente da ogni fenomeno straordinario. Papa Francesco lo dice in modo molto
chiaro:

«Alla fine della Storia di un'anima, Teresa ci offre la sua Offerta come Vittima di Olocausto all’Amore
Misericordioso del Buon Dio (Pri 6). Abbandonandosi completamente all'azione dello Spirito, riceve, senza
rumore né segni particolari, la sovrabbondanza dell'acqua viva: «I fiumi, o meglio gli oceani di grazie che sono
venuti a inondare la mia anima...» (Ms A, 84r). E la vita mistica che, anche se priva di fenomeni straordinari, ¢
proposta a tutti i fedeli come esperienza quotidiana di amore» (E la fiducia, n. 35).

Infine, sulla delicata questione della cooperazione di Maria e della Chiesa al Mistero della Redenzione,
Teresa ci offre una grande luce in due testi: da un lato il suo racconto della salvezza del criminale Pranzini, il
suo «primo figlio» (Ms A4, 45v-46v), e dall'altro la sua opera teatrale sulla Fuga in Egitto (PR 6).

All'eta di 14 anni, prima di entrare nel Carmelo, nel contesto eucaristico della Messa domenicale,
Teresa era stata colpita da un'immagine di Gesu Crocifisso e aveva preso la decisione di stare spiritualmente
ai piedi della Croce per raccogliere il Sangue di Gesu e comunicarlo alle anime che ne avevano piu bisogno,
1 grandi peccatori che si trovavano nel pericolo piu grande, quello della morte eterna all'inferno, rifiutando
fino alla fine la Misericordia del Redentore.

Quando Teresa prese questa decisione, Gesu le disse le stesse parole che aveva rivolto a Maria:
«Donna, ecco tuo figlio» (cfr. Gv 19, 26). Le indico questo «primo figlio» senza rivelazioni straordinarie, ma
semplicemente attraverso 1 giornali che parlavano di Pranzini, quel «mostro» che aveva assassinato due donne
e una bambina, condannato a morte e impenitente. Per lui, Teresa fa celebrare la Messa per metterlo in contatto
con il Sangue di Gesu, volendo «a tutti 1 costi impedirgli di cadere all'inferno». Per lui spera con assoluta
fiducia, sicura che sara salvato, anche senza confessione e senza alcun segno di pentimento, € ne da il motivo
nel : "Tanto avevo fiducia nella Misericordia Infinita di Gesu". Tutta la salvezza ¢ contenuta nel Sangue di
Gesu, al quale nessuno puo aggiungere nulla, né Teresa, né¢ Maria, né la Chiesa. La cooperazione amorevole
di Maria e della Chiesa, come Madre e Sposa, ¢ proprio questa "mediazione" tra il Redentore e 1'uvomo
peccatore redento dal suo sangue: "Era un vero scambio d'Amore; alle anime davo il Sangue di Gesu, a Gesu
offrivo queste stesse anime rinfrescate dalla sua rugiada divina".

La dimensione mariana di questa prima e fondamentale esperienza di maternita spirituale ¢ esplicitata
in Teresa nella sua opera teatrale sulla Fuga in Egitto, nel dialogo tra Maria e Susanna, moglie del capo dei
briganti e madre del piccolo Dimas che diventera il Buon Ladrone del Vangelo. Le parole che Teresa
attribuisce a Maria corrispondono esattamente al suo racconto della salvezza di Pranzini:

"Senza dubbio, coloro che amate offenderanno il Dio che 1i ha colmati di benedizioni; tuttavia abbiate fiducia
nell'infinita misericordia del Buon Dio; essa ¢ abbastanza grande da cancellare i piu grandi crimini quando trova un
Cuore di Madre che ripone in essa tutta la sua fiducia. Gesu non desidera la morte del peccatore, ma che si converta
e viva in eterno. Questo Bambino che, senza sforzo, ha appena guarito vostro figlio dalla lebbra, un giorno lo guarira
da una lebbra molto pit pericolosa... Allora, un semplice bagno non sara piu sufficiente, Dimas dovra essere lavato
nel sangue del Redentore... Gest morira per dare la vita a Dimas e questi entrera lo stesso giorno del Figlio di Dio
nel suo regno celeste" (RP 6, 10r).

Si pud ammirare 1'esattezza teologica di questo testo. Solo Gesu salva. Il Bambino Gesu che ha guarito il
piccolo Dimas dalla lebbra con un semplice bagno, lo guarira piu tardi dalla lebbra del peccato lavandolo nel suo
Sangue. Mentre alcune rappresentazioni popolari mostravano Maria piu misericordiosa di Gesu, Teresa la



12
presenta come la Madre che intercede presso suo Figlio con totale fiducia nella sua infinita misericordia,
interamente contenuta nel suo Sangue redentore.

- San Giovanni Bosco e la Famiglia Salesiana

La stessa spiritualita eucaristica e mariana ha trovato una delle sue massime espressioni in San Giovanni
Bosco e nella sua famiglia salesiana. Per lui, Gesu Eucaristia ¢ Maria Immacolata sono come le "due colonne"
della Chiesa nella tempesta. Papa Francesco ha ricordato ai Salesiani di Torino il suo insegnamento sui "tre amori
bianchi" che sono Gesu Eucaristia, Maria e il Papa, un'espressione semplice e popolare dell'’Amore di Gesu, di
Maria e della Chiesa che deve animare i fedeli.

Piu recentemente, questa spiritualita eucaristica e mariana ¢ stata vissuta e approfondita da due figlie
spirituali di Don Bosco in via di beatificazione: la Serva di Dio Vera Grita, Cooperatrice Salesiana (1923-1969)
e la Serva di Dio Rosetta Marchese, Superiora Generale delle Figlie di Maria Ausiliatrice (1922-1984). Senza
conoscersi, hanno vissuto la stessa esperienza di essere "Tabernacoli Viventi", custodendo in s¢ la Presenza
Eucaristica di Gesu per farla risplendere misteriosamente nel mondo, in una prospettiva profondamente
missionaria'® . La loro testimonianza ¢ importante per la famiglia salesiana e per tutta la Chiesa, per vivere sempre
piu profondamente con Maria I'Eucaristia come il grande Sacramento dell'’Amore di Gesu nel Cuore della sua
Chiesa, per ritrovare tutta I'importanza e il valore della Comunione quotidiana e dell'Adorazione Eucaristica.

Conclusione

Al termine di questo percorso, possiamo citare San Paolo VI alla fine dell'Udienza Generale del 27
maggio 1964, durante il Concilio:

"Concludiamo fissando nei nostri animi la convinzione che Maria e la Chiesa sono realta essenzialmente
innestate nel disegno della salvezza a noi offerta dall’unico principio di grazia e dall’unico mediatore tra Dio ¢
I’uomo, che ¢ Cristo; essenzialmente! E che chi ama Maria deve amare la Chiesa; come chi vuol amare la
Chiesa deve amare la Madonna. Saper congiungere nella nostra devozione, salva ogni proporzione e ogni
differenza, Maria e la Chiesa, sia il ricordo di questa udienza, e lo confermi la Nostra Benedizione Apostolica".

Lisieux, 14 novembre 2025
nella festa di tutti 1 Santi del Carmelo

Frangois-Marie Léthel ocd
Membro della Pontificia Accademia di Teologia
Consulente del Dicastero per le Cause dei Santi

18 Jo stesso ho partecipato con i Salesiani alla pubblicazione degli scritti spirituali di Vera Grita nel volume
intitolato Portami con te! (Torino, 2017, ed Elledici, di prossima pubblicazione in traduzione francese). Ho scritto un
articolo su Madre Rosetta Marchese: La presenza permanente del Corpo di Gesu in noi dopo la comunione come vera
inabitazione eucaristica, secondo la Serva di Dio Madre Rosetta Marchese (Rivista on line Mysterion, settembre 2021).



13
Allegato 1

SAN GIOVANNI PAOLO II: Lettera ai Religiosi e alle Religiose delle Famiglie Monfortane (8 dicembre
2003)

Un classico testo della spiritualita mariana

1. Centosessant’anni or sono veniva resa pubblica un’opera destinata a diventare un classico della
spiritualitd mariana. San Luigi Maria Grignion de Montfort compose il Trattato della vera devozione alla
Santa Vergine agli inizi del 1700, ma il manoscritto rimase praticamente sconosciuto per oltre un secolo.
Quando finalmente, quasi per caso, nel 1842 fu scoperto e nel 1843 pubblicato, ebbe un immediato successo,
rivelandosi un’opera di straordinaria efficacia nella diffusione della “vera devozione” alla Vergine Santissima.
Io stesso, negli anni della mia giovinezza, trassi un grande aiuto dalla lettura di questo libro, nel quale “trovai
la risposta alle mie perplessita” dovute al timore che il culto per Maria, “dilatandosi eccessivamente, finisse
per compromettere la supremazia del culto dovuto a Cristo” (Dono e mistero, p. 38). Sotto la guida sapiente
di san Luigi Maria compresi che, se si vive il mistero di Maria in Cristo, tale rischio non sussiste. Il pensiero
mariologico del Santo, infatti, “¢ radicato nel Mistero trinitario e nella verita dell’Incarnazione del Verbo di
Dio” (ibid.).

La Chiesa, fin dalle sue origini, e specialmente nei momenti piu difficili, ha contemplato con
particolare intensita uno degli avvenimenti della Passione di Gesu Cristo riferito da san Giovanni: “Stavano
presso la croce di Gesu sua Madre, la sorella di sua Madre, Maria di Cleofa, e Maria di Magdala. Gesu allora,
vedendo la Madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla Madre: ‘Donna, ecco il tuo figlio!’.
Poi disse al discepolo: ‘Ecco la tua Madre!’. E da quel momento il discepolo la prese nella sua casa” (Gv 19,
25-27). Lungo la sua storia, il Popolo di Dio ha sperimentato questo dono fatto da Gesu crocifisso: il dono di
sua Madre. Maria Santissima ¢ veramente Madre nostra, che ci accompagna nel nostro pellegrinaggio di fede,
speranza e carita verso l'unione sempre piu intensa con Cristo, unico salvatore ¢ mediatore della salvezza (cfr
Cost. Lumen gentium, nn. 60 e 62).

Com'¢ noto, nel mio stemma episcopale, che ¢ 1'illustrazione simbolica del testo evangelico appena
citato, il motto Totus tuus ¢ ispirato alla dottrina di san Luigi Maria Grignion de Montfort (cfr Dono e mistero,
pp. 38-39; Rosarium Virginis Mariae, 15). Queste due parole esprimono I'appartenenza totale a Gesu per
mezzo di Maria: “Tuus totus ego sum, et omnia mea tua sunt ", scrive san Luigi Maria; e traduce: “Io sono
tutto tuo, e tutto cio che € mio ti appartiene, mio amabile Gesu, per mezzo di Maria, tua santa Madre” (Trattato
della vera devozione, 233). La dottrina di questo Santo ha esercitato un influsso profondo sulla devozione
mariana di molti fedeli e sulla mia propria vita. Si tratta di una dottrina vissuta, di notevole profondita ascetica
€ mistica, espressa con uno stile vivo e ardente, che utilizza spesso immagini e simboli. Dal tempo in cui visse
san Luigi Maria in poi, la teologia mariana si ¢ tuttavia molto sviluppata, soprattutto mediante il decisivo
contributo del Concilio Vaticano II. Alla luce del Concilio va, quindi, riletta ed interpretata oggi la dottrina
monfortana, che conserva nondimeno la sua sostanziale validita.

Nella presente Lettera vorrei condividere con voi, Religiosi e Religiose delle Famiglie monfortane, la
meditazione di alcuni brani degli scritti di san Luigi Maria, che ci aiutino in questi momenti difficili ad
alimentare la nostra fiducia nella mediazione materna della Madre del Signore.

Ad lesum per Mariam

2. San Luigi Maria propone con singolare efficacia la contemplazione amorosa del mistero
dell'Incarnazione. La vera devozione mariana ¢ cristocentrica. Infatti, come ha ricordato il Concilio Vaticano
I1, “la Chiesa, pensando a lei (a Maria) piamente e contemplandola alla luce del Verbo fatto uomo, penetra
con venerazione e piu profondamente nell'altissimo mistero dell'Incarnazione” (Cost. Lumen gentium, 65).

L'amore a Dio mediante 1'unione a Gesu Cristo ¢ la finalita di ogni autentica devozione, perché - come
scrive san Luigi Maria - Cristo “¢ il nostro unico maestro che deve istruirci, il nostro unico Signore dal quale
dobbiamo dipendere, il nostro unico Capo al quale dobbiamo restare uniti, il nostro unico modello al quale
conformareci, il nostro unico medico che ci deve guarire, il nostro unico pastore che ci deve nutrire, la nostra



http://www.vatican.va/archive/books/gift_mystery/documents/archive_gift-mystery_book_1996_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
http://www.vatican.va/archive/books/gift_mystery/documents/archive_gift-mystery_book_1996_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

14
unica via che ci deve condurre, la nostra unica verita che dobbiamo credere, la nostra unica vita che ci deve
vivificare e il nostro unico tutto, in tutte le cose, che ci deve bastare” (Trattato della vera devozione, 61).

3. La devozione alla Santa Vergine ¢ un mezzo privilegiato “per trovare Gesu Cristo perfettamente,
per amarlo teneramente e servirlo fedelmente” (Trattato della vera devozione, 62). Questo centrale desiderio
di “amare teneramente” viene subito dilatato in un'ardente preghiera a Gesu, chiedendo la grazia di partecipare
all'indicibile comunione d'amore che esiste tra Lui ¢ sua Madre. La totale relativita di Maria a Cristo, e in Lui
alla Santissima Trinita, ¢ anzitutto sperimentata nella osservazione: “Ogni volta che tu pensi a Maria, Maria
pensa per te a Dio. Ogni volta che tu dai lode e onore a Maria, Maria con te loda e onora Dio. Maria ¢ tutta
relativa a Dio, e 10 la chiamerei benissimo /a relazione di Dio, che non esiste se non in rapporto a Dio, o I'eco
di Dio, che non dice e non ripete se non Dio. Se tu dici Maria, ella ripete Dio. Santa Elisabetta lodo Maria e
la disse beata per aver creduto. Maria - I'eco fedele di Dio - intono: Magnificat anima mea Dominum: 1'anima
mia magnifica il Signore. Cio che Maria fece in quell'occasione, lo ripete ogni giorno. Quando ¢ lodata, amata,
onorata o riceve qualche cosa, Dio ¢ lodato, Dio ¢ amato, Dio ¢ onorato, Dio riceve per le mani di Maria e in
Maria” (Trattato della vera devozione, 225).

E’ ancora nella preghiera alla Madre del Signore che san Luigi Maria esprime la dimensione trinitaria
della sua relazione con Dio: “Ti saluto, Maria, Figlia prediletta dell'eterno Padre! Ti saluto Maria, Madre
mirabile del Figlio! Ti saluto Maria, Sposa fedelissima dello Spirito Santo!” (Segreto di Maria, 68). Questa
tradizionale espressione, gia usata da san Francesco d'Assisi (cfr Fonti Francescane, 281), pur contenendo
livelli eterogenei di analogia, ¢ senza dubbio efficace per esprimere in qualche modo la peculiare
partecipazione della Madonna alla vita della Santissima Trinita.

4. San Luigi Maria contempla tutti i misteri a partire dall'/ncarnazione che si ¢ compiuta al momento
dell'Annunciazione. Cosi, nel Trattato della vera devozione, Maria appare come "il vero paradiso terrestre del
Nuovo Adamo", la "terra vergine e immacolata" da cui Egli ¢ stato plasmato (n. 261). Ella ¢ anche la Nuova
Eva, associata al Nuovo Adamo nell'obbedienza che ripara la disobbedienza originale dell'uomo e della donna
(cfr ibid., 53; Sant'Ireneo, Adversus haereses, 111, 21, 10-22, 4). Per mezzo di quest'obbedienza, il Figlio di
Dio entra nel mondo. La stessa Croce ¢ gia misteriosamente presente nell'istante dell'Incarnazione, al
momento del concepimento di Gesu nel seno di Maria. Infatti, I'ecce venio della Lettera agli Ebrei (cfr 10,5-
9) ¢ il primordiale atto d'obbedienza del Figlio al Padre, gia accettazione del suo Sacrificio redentore "quando
entra nel mondo".

"Tutta la nostra perfezione - scrive san Luigi Maria Grignion de Montfort - consiste nell'essere
conformi, uniti e consacrati a Gesu Cristo. Percio la piu perfetta di tutte le devozioni ¢ incontestabilmente
quella che ci conforma, unisce e consacra piu perfettamente a Gesu Cristo. Ora, essendo Maria la creatura piu
conforme a Gesu Cristo, ne segue che, tra tutte le devozioni, quella che consacra e conforma di pit un'anima
a Nostro Signore ¢ la devozione a Maria, sua santa Madre, e che piu un'anima sara consacrata a Maria, piu
sara consacrata a Gesu Cristo" (Trattato della vera devozione, 120). Rivolgendosi a Gesu, san Luigi Maria
esprime quanto ¢ meravigliosa l'unione tra il Figlio e la Madre: "Ella ¢ talmente trasformata in te dalla grazia,
che non vive piu, non ¢ piu: sei solo tu, mio Gesu, che vivi e regni in lei... Ah! se si conoscesse la gloria e
l'amore che tu ricevi in questa mirabile creatura... Ella ti ¢ cosi intimamente unita... Ella infatti ti ama piu
ardentemente e ti glorifica piu perfettamente di tutte le altre creature insieme" (ibid., 63).

Maria, membro eminente del Corpo mistico e Madre della Chiesa

5. Secondo le parole del Concilio Vaticano II, Maria "¢ riconosciuta quale sovreminente e del tutto
singolare membro della Chiesa e sua immagine ed eccellentissimo modello nella fede e nella carita" (Cost.
Lumen gentium, 53). La Madre del Redentore ¢ anche redenta da lui, in modo unico nella sua immacolata
concezione, e ci ha preceduto in quell'ascolto credente e amante della Parola di Dio che rende beati (cftr ibid.,
58). Anche per questo, Maria "¢ intimamente unita alla Chiesa: la Madre di Dio ¢ la figura (typus) della
Chiesa, come gia insegnava sant'Ambrogio, nell'ordine cio¢ della fede, della carita e della perfetta unione con
Cristo. Infatti, nel mistero della Chiesa, la quale pure ¢ giustamente chiamata madre e vergine, la Beata
Vergine Maria ¢ la prima, dando in maniera eminente e singolare I'esempio della vergine e della madre" (ibid,.
63). Lo stesso Concilio contempla Maria come Madre delle membra di Cristo (cfr ibid., 53; 62), e cosi Paolo
VIT'ha proclamata Madre della Chiesa. La dottrina del Corpo mistico, che esprime nel modo piu forte l'unione
di Cristo con la Chiesa, ¢ anche il fondamento biblico di questa affermazione. "Il capo e le membra nascono
da una stessa madre" (Trattato della vera devozione, 32), ci ricorda san Luigi Maria. In questo senso diciamo



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

15
che, per opera dello Spirito Santo, le membra sono unite e conformate a Cristo Capo, Figlio del Padre e di
Maria, in modo tale che "ogni vero figlio della Chiesa deve avere Dio per Padre e Maria per Madre" (Segreto
di Maria, 11).

In Cristo, Figlio unigenito, siamo realmente figli del Padre e, allo stesso tempo, figli di Maria e della
Chiesa. Nella nascita verginale di Gesu, in qualche modo ¢ tutta I'umanita che rinasce. Alla Madre del Signore
"possono essere applicate, in modo piu vero di quanto san Paolo le applichi a se stesso, queste parole: «Figlioli
miei, che io di nuovo partorisco nel dolore, finché non sia formato Cristo in voi» (Gal 4,19). Partorisco ogni
giorno 1 figli di Dio, fin quando in loro non sia formato Gesu Cristo, mio Figlio, nella pienezza della sua eta"
(Trattato della vera devozione, 33). Questa dottrina trova la sua piu bella espressione nella preghiera: "O
Spirito Santo, concedimi una grande devozione ed una grande inclinazione verso Maria, un solido appoggio
sul suo seno materno ed un assiduo ricorso alla sua misericordia, affinché in lei tu abbia a formare Gesu
dentro di me" (Segreto di Maria, 67).

Una delle piu alte espressioni della spiritualita di san Luigi Maria Grignion de Montfort si riferisce
all'identificazione del fedele con Maria nel suo amore per Gesu, nel suo servizio di Gesu. Meditando il noto
testo di sant'Ambrogio: L'anima di Maria sia in ciascuno per glorificare il Signore, lo spirito di Maria sia in
ciascuno per esultare in Dio (Expos. in Luc., 12,26: PL 15, 1561), egli scrive: "Quanto ¢ felice un'anima
quando... ¢ tutta posseduta e guidata dallo spirito di Maria, che e uno spirito dolce e forte, zelante e prudente,
umile e coraggioso, puro e fecondo" (Trattato della vera devozione, 258). L'identificazione mistica con Maria
¢ tutta rivolta a Gesu, come si esprime nella preghiera: "Infine, mia carissima e amatissima Madre, fa', se ¢
possibile, che i0 non abbia altro spirito che il tuo per conoscere Gesu Cristo e i suoi divini voleri; non abbia
altra anima che la tua per lodare e glorificare il Signore; non abbia altro cuore che il tuo per amare Dio con
carita pura e ardente come te" (Segreto di Maria, 68).

La santita, perfezione della carita

6. Recita ancora la Costituzione Lumen gentium: "Mentre la Chiesa ha gia raggiunto nella beatissima
Vergine la perfezione che la rende senza macchia e senza ruga (cfr Ef 5, 27), i fedeli si sforzano ancora di
crescere nella santita debellando il peccato; e per questo innalzano gli occhi a Maria, la quale rifulge come
I'esempio della virtu davanti a tutta la comunita degli eletti" (n. 65). La santita ¢ perfezione della carita, di
quell'amore a Dio e al prossimo che ¢ l'oggetto del piu grande comandamento di Gesu (cfr Mt 22, 38), ed ¢
anche il piu grande dono dello Spirito Santo (cfr 1 Cor 13, 13). Cosi, nei suoi Cantici, san Luigi Maria presenta
successivamente ai fedeli I'eccellenza della carita (Cantico 5), la luce della fede (Cantico 6) e la saldezza della
speranza (Cantico 7).

Nella spiritualita monfortana, il dinamismo della carita viene specialmente espresso attraverso il
simbolo della schiavitu d'amore a Gesu sull'esempio e con l'aiuto materno di Maria. Si tratta della piena
comunione alla kénosis di Cristo; comunione vissuta con Maria, intimamente presente ai misteri della vita del
Figlio. "Non c'¢ nulla fra i cristiani che faccia appartenere in modo piu assoluto a Gesu Cristo e alla sua Santa
Madre quanto la schiavitu della volonta, secondo I'esempio di Gesu Cristo stesso, che prese la condizione di
schiavo per nostro amore - formam servi accipiens -, € della Santa Vergine, che si disse serva e schiava del
Signore. L'apostolo si onora del titolo di servus Christi. Piu volte, nella Sacra Scrittura, i cristiani sono
chiamati servi Christi" (Trattato della vera devozione, 72). Infatti, il Figlio di Dio, venuto al mondo in
obbedienza al Padre nell'Incarnazione (cfr Eb 10, 7), si € poi umiliato facendosi obbediente fino alla morte ed
alla morte di Croce (cfr Fil 2, 7-8). Maria ha corrisposto alla volonta di Dio con il dono totale di se stessa,
corpo e anima, per sempre, dall'Annunciazione alla Croce, e dalla Croce all'Assunzione. Certamente tra
l'obbedienza di Cristo e I'obbedienza di Maria vi ¢ un'asimmetria determinata dalla differenza ontologica tra
la Persona divina del Figlio e la persona umana di Maria, da cui consegue anche I'esclusivita dell'efficacia
salvifica fontale dell'obbedienza di Cristo, dalla quale la sua stessa Madre ha ricevuto la grazia di poter
obbedire in modo totale a Dio e cosi collaborare con la missione del suo Figlio.

La schiavitu d'amore va, quindi, interpretata alla luce del mirabile scambio tra Dio e 1'umanita nel
mistero del Verbo incarnato. E' un vero scambio d'amore tra Dio e la sua creatura nella reciprocita del dono
totale di sé. "Lo spirito di questa devozione... ¢ di rendere I'anima interiormente dipendente e schiava della
Santissima Vergine e di Gesu per mezzo di Lei" (Segreto di Maria, 44). Paradossalmente, questo "vincolo di
caritd", questa "schiavitu d'amore", rende I'uvomo pienamente libero, con la vera liberta dei figli di Dio (cfr
Trattato della vera devozione, 169). Si tratta di consegnarsi totalmente a Gesu, rispondendo all'Amore con



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

16
cui Egli ci ha amato per primo. Chiunque vive in tale amore puod dire come san Paolo: "Non sono piu io che
vivo, ma e Cristo che vive in me" (Gal 2, 20).

La ‘peregrinazione della fede’

7. Ho scritto nella Novo millennio ineunte che "a Gesu non si arriva davvero che per la via della fede"
(n. 19). Proprio questa fu la via seguita da Maria durante tutta la sua vita terrena, ed ¢ la via della Chiesa
pellegrinante fino alla fine dei tempi. Il Concilio Vaticano II ha molto insistito sulla fede di Maria,
misteriosamente condivisa dalla Chiesa, mettendo in luce l'itinerario della Madonna dal momento
dell' Annunciazione fino al momento della Passione redentrice (cfr Cost. Lumen gentium, 57 ¢ 67; Lett. enc.
Redemptoris Mater, 25-27).

Negli scritti di san Luigi Maria troviamo lo stesso accento sulla fede vissuta dalla Madre di Gesu in
un cammino che va dall'Incarnazione alla Croce, una fede nella quale Maria ¢ modello e tipo della Chiesa.
San Luigi Maria lo esprime con ricchezza di sfumature quando espone al suo lettore gli "effetti meravigliosi"
della perfetta devozione mariana: "Piu dunque ti guadagnerai la benevolenza di questa augusta Principessa e
Vergine fedele, piu la tua condotta di vita sara ispirata dalla pura fede. Una fede pura, per cui non ti
preoccuperai affatto di quanto ¢ sensibile e straordinario. Una fede viva e animata dalla carita, che ti fara agire
solo per il motivo del puro amore. Una fede ferma e incrollabile come roccia, che ti fara rimanere fermo e
costante in mezzo ad uragani e burrasche. Una fede operosa e penetrante che, come misteriosa polivalente
chiave, ti fara entrare in tutti i misteri di Gesu Cristo, nei fini ultimi dell'uomo e nel cuore di Dio stesso. Una
fede coraggiosa, che ti fara intraprendere e condurre a termine senza esitazioni cose grandi per Dio e per la
salvezza delle anime. Una fede, infine, che sara tua fiaccola ardente, tua vita divina, tuo tesoro nascosto della
divina Sapienza e tua arma onnipotente, con la quale rischiarerai quanti stanno nelle tenebre e nell'ombra della
morte, infiammerai quelli che sono tiepidi ed hanno bisogno dell'oro infuocato della carita, ridarai vita a
coloro che sono morti a causa del peccato, commuoverai e sconvolgerai con le tue soavi e forti parole i cuori
di pietra e i cedri del Libano e, infine, resisterai al demonio e a tutti i nemici della salvezza" (Trattato della
vera devozione, 214).

Come san Giovanni della Croce, san Luigi Maria insiste soprattutto sulla purezza della fede e sulla
sua essenziale e spesso dolorosa oscurita (cfr Segreto di Maria, 51-52). E' la fede contemplativa che,
rinunciando alle cose sensibili o straordinarie, penetra nelle misteriose profondita di Cristo. Cosi, nella sua
preghiera, san Luigi Maria si rivolge alla Madre del Signore dicendo: "Non ti chiedo visioni o rivelazioni, né
gusti o delizie anche soltanto spirituali... Quaggiu io non voglio per mia porzione se non quello che tu hai
avuto, cio¢: credere con fede pura senza nulla gustare o vedere" (ibid., 69). La Croce ¢ il momento culminante
della fede di Maria, come scrivevo nell'Enciclica Redemptoris Mater: "Mediante questa fede Maria ¢
perfettamente unita a Cristo nella sua spoliazione... E' questa forse la piu profonda kénosis della fede nella
storia dell'umanita" (n. 18).

Segno di sicura speranza

8. Lo Spirito Santo invita Maria a "riprodursi” nei suoi eletti, estendendo in essi le radici della sua
"fede invincibile", ma anche della sua "ferma speranza" (cfr Trattato della vera devozione, 34). Lo ha
ricordato il Concilio Vaticano II: "La Madre di Gesu, come in cielo, glorificata ormai nel corpo e nell'anima,
¢ I'i'mmagine e la primizia della Chiesa che dovra avere il suo compimento nell'eta futura, cosi sulla terra brilla
come un segno di sicura speranza e di consolazione per il Popolo di Dio in marcia, fino a quando non verra il
giorno del Signore" (Cost. Lumen gentium, 68). Questa dimensione escatologica ¢ contemplata da san Luigi
Maria specialmente quando parla dei "santi degli ultimi tempi", formati dalla Santa Vergine per portare nella
Chiesa la vittoria di Cristo sulle forze del male (cfr Trattato della vera devozione, 49-59). Non si tratta in
alcun modo di una forma di "millenarismo", ma del senso profondo dell'indole escatologica della Chiesa,
legata all'unicita e universalita salvifica di Gesu Cristo. La Chiesa attende la venuta gloriosa di Gesu alla fine
dei tempi. Come Maria e con Maria, 1 santi sono nella Chiesa e per la Chiesa, per far risplendere la sua santita,
per estendere fino ai confini del mondo e fino alla fine dei tempi l'opera di Cristo, unico Salvatore.

Nell'antifona Salve Regina, 1a Chiesa chiama la Madre di Dio "Speranza nostra". La stessa espressione
¢ usata da san Luigi Maria a partire da un testo di san Giovanni Damasceno, che applica a Maria il simbolo
biblico dell'ancora (cfr Hom. I“ in Dorm. B. V. M., 14: PG 96, 719): "Noi leghiamo le anime a te, nostra



http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
http://www.vatican.va/edocs/ITA1221/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/edocs/ITA1221/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

17
speranza, come ad un'ancora ferma. A lei maggiormente si sono attaccati i santi che si sono salvati e hanno
attaccato gli altri, perché perseverassero nella virtu. Beati dunque, e mille volte beati i cristiani che oggi si
tengono stretti a lei fedelmente e totalmente come ad un'ancora salda" (7Trattato della vera devozione, 175).
Attraverso la devozione a Maria, Gesu stesso "allarga il cuore con una santa fiducia in Dio, facendolo guardare
come Padre e ispirando un amore tenero e filiale" (ibid., 169).

Insieme alla Santa Vergine, con lo stesso cuore di madre, la Chiesa prega, spera e intercede per la
salvezza di tutti gli uomini. Sono le ultime parole della Costituzione Lumen gentium: "Tutti 1 fedeli effondano
insistenti preghiere alla Madre di Dio e Madre degli uomini, perché Ella, che con le sue preghiere aiuto le
primizie della Chiesa, anche ora in cielo esaltata sopra tutti 1 beati e gli angeli, nella Comunione di tutti i santi
interceda presso il Figlio suo, finché tutte le famiglie dei popoli, sia quelle insignite del nome cristiano, sia
quelle che ancora ignorano il loro Salvatore, nella pace e nella concordia siano felicemente riunite in un solo
Popolo di Dio, a gloria della Santissima e indivisibile Trinita" (n. 69).

Facendo nuovamente mio questo auspicio, che insieme con gli altri Padri Conciliari espressi quasi
quarant’anni or sono, invio all’intera Famiglia monfortana una speciale Benedizione Apostolica.

BENEDETTO XVI: Omelia per la beatificazione di Giovanni Paolo II (1 maggio 2011)

(...) Cari fratelli e sorelle, oggi risplende ai nostri occhi, nella piena luce spirituale del Cristo risorto,
la figura amata e venerata di Giovanni Paolo II. Oggi il suo nome si aggiunge alla schiera di Santi e Beati che
egli ha proclamato durante i quasi 27 anni di pontificato, ricordando con forza la vocazione universale alla
misura alta della vita cristiana, alla santita, come afferma la Costituzione conciliare Lumen gentium sulla
Chiesa [cap V]. Tutti i membri del Popolo di Dio — Vescovi, sacerdoti, diaconi, fedeli laici, religiosi, religiose
—siamo in cammino verso la patria celeste, dove ci ha preceduto la Vergine Maria, associata in modo singolare
e perfetto al mistero di Cristo e della Chiesa. Karol Wojtyta, prima come Vescovo Ausiliare e poi come
Arcivescovo di Cracovia, ha partecipato al Concilio Vaticano II e sapeva bene che dedicare a Maria I’ultimo
capitolo del Documento sulla Chiesa [cap VIII] significava porre la Madre del Redentore quale immagine e
modello di santita per ogni cristiano ¢ per la Chiesa intera. Questa visione teologica ¢ quella che il beato
Giovanni Paolo II ha scoperto da giovane e ha poi conservato e approfondito per tutta la vita. Una visione che
si riassume nell’icona biblica di Cristo sulla croce con accanto Maria, sua madre. Un’icona che si trova nel
Vangelo di Giovanni (19,25-27) ed ¢ riassunta nello stemma episcopale e poi papale di Karol Wojtyla: una
croce d’oro, una “emme” in basso a destra, e il motto “Totus tuus”, che corrisponde alla celebre espressione
di san Luigi Maria Grignion de Montfort, nella quale Karol Wojtyla ha trovato un principio fondamentale per
la sua vita: “Totus tuus ego sum et omnia mea tua sunt. Accipio Te in mea omnia. Praebe mihi cor tuum,
Maria — Sono tutto tuo e tutto cio che € mio € tuo. Ti prendo per ogni mio bene. Dammii il tuo cuore, o Maria”
(Trattato della vera devozione alla Santa Vergine, n. 266) (...).


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html

Allegato 2

SANT'ANSELMO D'AOSTA

ORATIO AD SANCTAM MARIAM
PRO IMPETRANDO EIUS ET CHRISTI AMORE

Orazione a Santa Maria per ottenere l'Amore suo e di Cristo
(Oratio VII, scritta nel 1074)

18

[Introduzione: La grandezza di Maria, nel Mistero di Gesu suo Figlio. Contemplare per amare di piu Gesu

e Maria]
MARIA, tu illa magna MARIA, tu illa maior
beatarum MARIARUM, tu illa maxima feminarum:
te, domina magna et valde magna, te vult cor meum
amare, te cupit os meum laudare, te desiderat
venerari mens mea, te affectat exorare anima mea,
quia tuitioni tuae se commendat tota substantia mea.

Enitimini, viscera animae meae, enitimini
quantum potestis--si quid potestis--omnia interiora
mea, ut eius merita laudetis, ut eius beatitudinem
ametis, ut eius celsitudinem admiremini, ut eius
benignitatem deprecemini, cuius patrocinio cotidie
indigetis, indigendo desideratis, desiderando
imploratis, implorando impetratis, et si non
secundum desiderium vestrum, tamen supra vel
certe contra meritum vestrum.

Regina angelorum, domina mundi, mater
eius qui mundat mundum, confiteor quia cor meum
nimis est immundum, ut merito erubescat in tam
mundam intendere nec digne possit tam mundam
intendendo  contingere.  Te  igitur, mater
illuminationis cordis mei, te nutrix salutis mentis
meae, te obsecrant quantum possunt cuncta
praecordia mea. Exaudi, domina, adesto propitia,
adiuva potentissima, ut mundentur sordes mentis
meae, ut illuminentur tenebrae meae, ut accendatur
tepor meus, ut expergiscatur torpor meus, quatenus
sicut tua beata sanctitas super omnia post summum
omnium, filium tuum, per omnipotentem filium
tuum, ob gloriosum filium tuum, a benedicto filio
tuo est exaltata: sic super omnia post dominum et
deum meum et omnium, filium tuum, te cor meum
intelligat et veneretur, amet et deprecetur eo affectu,
non quo desidero imperfectus, sed quo debet a filio
tuo factus et salvatus, redemptus et resuscitatus.

Maria, grande Maria, sei la piu grande tra le Marie beate,
la piu grande tra le donne. Signora di tanto sublime
grandezza, il mio cuore ti vuole amare e le mie labbra
lodare, la mia mente ti vuol venerare, la mia anima ha vivo
desiderio di pregarti, perché alla tua protezione si affida
interamente la mia persona.

Sforzatevi, intime risorse dell'anima, sforzatevi,
quanto potete - se qualcosa potete profondita del mio
essere, € lodate le sue virtl, amatene la santita,
ammiratene 1'altezza sublime, pregate la sua bonta. Ogni
giorno vi € necessaria la sua protezione: nella necessita
desiderate, nel desiderio implorate, implorando ottenete e
se non proprio secondo il vostro desiderio, pur sempre
oltre e sicuramente contro il vostro merito.

Regina degli angeli, sovrana del mondo, madre di
Colui che il mondo purifica, io confesso che troppo
impuro ¢ il mio cuore e puo solo arrossire di rivolgersi a
una creatura cosi pura; e, anche rivolgendosi a te, cosi
pura, non ti puod raggiungere come si conviene. Madre di
Colui che illumina il mio cuore, nutrice di Colui che salva
il mio spirito, non mi rimane che pregarti come sono
capace, dal profondo di me stesso. Ascolta, o Signora,
assisti propizia, viene in aiuto con la tua immensa potenza:
fa' che la sporcizia del mio spirito sia lavata, e le mie
tenebre siano illuminate, la mia tiepidezza accesa di
calore, il mio torpore scosso e risvegliato. E come la tua
santita beata, in grazia del tuo figlio onnipotente,in vista
del tuo figlio glorioso, per opera del tuo figlio benedetto,
¢ stata elevata al di sopra di ogni cosa dopo Colui che ¢
alla sommita di tutto ed ¢ tuo figlio, cosi, sopra ogni cosa,
dopo il Signore Dio mio e di tutto e figlio tuo, il mio cuore
pensi e veneri te, ami e supplichi te, non con quell'amore
che vorrei io0, cosi imperfetto, ma con quello dovuto da un
uomo creato e salvato, redento e risuscitato dal figlio tuo.

[PRIMA PARTE: CONOSCENZA DELL'INCARNAZIONE DEL FIGLIO

E DELLA MATERNITA' DIVINA DI MARIA]

[ A/ in rapporto con l'uomo salvato da Cristo]

Genitrix vitae animae meae, altrix reparatoris carnis
meae, lactatrix salvatoris totius substantiae meae!
Sed quid dicam? Lingua mihi deficit, quia mens non
sufficit. Domina, domina, omnia intima mea
sollicita sunt, ut tantorum beneficiorum tibi gratias
exsolvant, sed nec cogitare possunt dignas, et pudet

Tu hai generato la vita dell'anima mia, hai nutrito il
Redentore della mia carne, hai allattato il Salvatore di
tutto cio che sono! i Che dire ancora? Le parole mi
mancano ! perché la mente non basta a capire. Mia
Signora, tutto cido che ¢ in me vibra dal desiderio di
ringraziarti per tanta bontd. Non so pensare un



proferre non dignas. Quid enim digne dicam matri
creatoris et salvatoris mei, per cuius sanctitatem
peccata mea purgantur, per cuius integritatem mihi
incorruptibilitas donatur, per cuius virginitatem
anima mea adamatur a domino suo et desponsatur
deo suo? Quid, inquam, digne referam genitrici dei
et domini mei, per cuius foecunditatem captivus sum
redemptus, per cuius partum de morte aeterna sum
exemptus, per cuius prolem perditus sum restitutus
et de exilio miseriae in patriam Dbeatitudinis
reductus?

»Benedicta« »in mulieribus«, haec omnia
mihi dedit »benedictus fructus ventris tui« in
regeneratione baptismatis sui, alia in spe, alia in re;
quamquam haec omnia ego ipse mihi sic peccando
abstulerim, ut nec rem habeam et spem vix teneam.
Quid enim? Si mea culpa evanuerunt, numquid
ingratus ero illi, per quam mihi tanta bona gratis
evenerunt? Absit, ne addam hanc iniquitatem super
iniquitatem. Immo gratias ago quia habui, doleo quia
non habeo, oro ut habeam. Certus enim sum quia
sicut per filii gratiam ea potui accipere: sic eadem
per matris merita possum recipere. Ergo domina,
porta vitae, ianua salutis, via reconciliationis, aditus
recuperationis, obsecro te per salvatricem tuam
foecunditatem, fac ut et peccatorum meorum mihi
venia et bene vivendi gratia concedatur, et usque in
finem hic servus tuus sub tua protectione
custodiatur.

ringraziamento degno e di uno indegno mi vergogno: che
posso dire io, che convenga alla madre del mio Creatore e
Salvatore, se per la sua santita sono lavati i miei peccati,
per la sua purezza mi e data l'incorruttibilita, per la sua
verginita la mia anima viene amata dal suo Signore,
sposata al suo Dio? Che posso dire davvero che convenga
a colei che ha generato il mio Dio e Signore? Grazie alla
sua fecondita io, prigioniero, sono libero; grazie al suo
parto sono sfuggito alla morte eterna; grazie al suo figlio
10, perduto, sono stato ritrovato e da un misero esilio
ricondotto alla patria beata.

«Benedetta tra le donney, tutto questo mi ha donato,
parte nella speranza, parte gia in realta, «il frutto benedetto
del tuo seno», quando mi ha rigenerato col suo battesimo.
Ma io stesso, peccando, mi sono privato di tutto questo,
cosi che ho perduto cio che possedevo ¢ a stento trattengo
cio che speravo avere. Ora, se per mia colpa I'ho perduto,
dovrd mostrarmi ingrato verso colei dalla quale tante
grazie mi sono venute? No, non si aggiunga ingiustizia a
ingiustizia. Piuttosto ringrazio di averle avute, sento il
dolore di non averle pit, prego per averle di nuovo. Perché
di questo sono certo: come le ho potute ricevere per la
grazia del figlio, cosi le posso riavere per i meriti della
madre. Ti supplico dunque, Signora, porta della vita,
soglia della salvezza, via della pace, strada alla
redenzione, ti supplico per la tua salvifica fecondita:
ottieni che mi sia concesso il perdono dei peccati e la
grazia di ben vivere; e, fino alla fine, possa tu custodire
questo tuo servo nella tua protezione.

[B/ In rapporto con tutta la creazione rinnovata da Cristo]

Aula universalis propitiationis, causa generalis
reconciliationis, vas et templum vitaec et salutis
universorum, nimium contraho merita tua, cum in
me homunculo vili singulariter recenseo beneficia
tua, quae mundus amans gaudet, gaudens clamat
esse sua. Tu namque, domina admirabilis singulari
virginitate, = amabilis  salutari ~ foecunditate,
venerabilis inaestimabili sanctitate, tu ostendisti
mundo dominum suum et deum suum quem
nesciebat, tu visibilem exhibuisti mundo creatorem
suum quem prius non videbat, tu genuisti mundo
restauratorem quo perditus indigebat, tu peperisti
mundo reconciliatorem quem reus non habebat. Per
foecunditatem tuam, domina, mundus peccator est
iustificatus, damnatus salvatus, exul reductus. Partus
tuus, domina, mundum captivum redemit, aegrum
sanavit, mortuum resuscitavit. Insidiis et
oppressionibus daemonum tenebris obvolutus
mundus subiacebat, sed sole de te orto illuminatus
eorum et laqueos devitat et vires conculcat.

Caelum, sidera, terra, flumina, dies, nox et
quaecumque humanae potestati vel utilitati sunt
obnoxia: in amissum decus sese gratulantur,
domina, per te quodam modo resuscitata, et nova
quadam ineffabili gratia donata. Quasi enim omnia

Aula propiziatrice per il mondo intero, causa della pace
universale vaso e tempio di vita e salvezza per tutti, io
riduco troppo la tua potenza quando conto i tuoi benefici
in me, povero uomo: ne gode e li ama il mondo, ne gode
e li proclama suoi: Tu infatti Signora, mirabile per la
singolare verginita, amabile per la fecondita che ci ha dato
salvezza, venerabile per la santita preziosa, tu hai mostrato
al mondo il suo Signore, il suo Dio che non conosceva.
Tu hai presentato visibile al mondo il Creatore, che prima
non vedeva. Tu hai generato al mondo quel Riparatore
del quale, smarrito, aveva bisogno. Tu hai fatto nascere
quel Riconciliatore  che il mondo colpevole non
possedeva. Per la tua fecondita, Signora, il mondo, da
peccatore, ¢ stato giustificato; da condannato, salvato; da
esule, ricondotto in patria. Il tuo parto, Signora, ha redento
il mondo prigioniero, ha ridato salute all'ammalato, ha
risuscitato il morto. Avvolto nelle tenebre, il mondo
soggiaceva agli inganni dei demoni ¢ alla loro tirannide:
ora, illuminato dal Sole che hai fatto nascere, sfugge ai
loro lacci, calpesta le loro forze.

11 cielo, le stelle, la terra e i fiumi, il giorno e la
notte, tutte le cose che sono sottomesse al potere e al
servizio dell'uomo, nella perduta bellezza si rallegrano
insieme, Signora: grazie a te sono, in certo modo,
risuscitate, una sorte di nuova grazia vien loro donata.
Erano infatti, per cosi dire, tutte morte. Avevano perduto

19



mortua erant: cum amissa congenita dignitate
favendi dominatui vel usibus deum laudantium, ad
quod facta erant, obruebantur oppressione et
decolorabantur ab usu idolis servientium, propter
quos facta non erant. Quasi vero eadem resuscitata
laetantur: cum iam deum confitentium et dominatu
reguntur et usu decorantur. Nova autem et
inaestimabili gratia quasi exultaverunt: cum ipsum
deum, ipsum creatorem suum non solum invisibiliter
supra se illa regentem senserunt, sed etiam visibiliter
intra se eisdem utendo sanctificantem viderunt.
Haec tanta bona per benedictum fructum benedicti
ventris benedictac MARIAE mundo provenerunt.
Sed cur solum loquor, domina, beneficiis
tuis plenum esse mundum? Inferna penetrant, caelos
superant. Per plenitudinem enim gratiae tuae et quae
in inferno erant se laetantur liberata, et quae supra
mundum sunt se gaudent restaurata. Per eundem
quippe gloriosum filium gloriosae virginitatis tuae,
omnes iusti qui obierunt ante vitalem eius mortem
exultant diruptione captivitatis suae, et angeli
gratulantur restitutione semirutae civitatis suae.

O femina mirabiliter singularis et
singulariter =~ mirabilis, per quam elementa
renovantur, inferna remediantur, daemones
conculcantur, homines salvantur, angeli

redintegrantur! O femina plena et superplena gratia,
de cuius plenitudinis exundantia respersa sic
revirescit omnis creatura!l O virgo benedicta et
superbenedicta, per cuius benedictionem benedicitur
omnis natura, non solum creata a creatore, sed et
creator a creatura! O nimis exaltata, quam sequi
conatur affectus animae meae, quo aufugis aciem
mentis meae? O pulchra ad intuendum, amabilis ad
contemplandum, delectabilis ad amandum, quo
evadis capacitatem cordis mei? Praestolare, domina,
infirmam animam te sequentem. Ne abscondas te,
domina, parum videnti animae te quaerenti.
Miserare, domina, animam post te anhelando
languentem.

[C/ In rapporto con Dio stesso]

Mira res, in quam sublimi contemplor MARIAM
locatam! Nihil aequale MARIAE, nihil nisi deus
maius MARIA. Deus filium suum, quem solum de
corde suo aequalem sibi genitum tamquam se ipsum
diligebat, ipsum dedit MARIAE, et ex MARIA fecit
sibi filium, non alium, sed eundem ipsum, ut
naturaliter esset unus idemque communis filius dei et
MARIAE. Omnis natura a deo est creata, et deus ex
MARIA est natus. Deus omnia creavit, et MARIA
deum generavit. Deus qui omnia fecit: ipse se ex
MARIA fecit, et sic omnia quae fecerat refecit. Qui
potuit omnia de nihilo facere: noluit ea violata, nisi
prius fieret MARIAE filius, reficere. Deus igitur est
pater rerum creatarum, et MARIA mater rerum
recreatarum. Deus est pater constitutionis omnium, et
MARIA est mater restitutionis omnium. Deus enim

la naturale dignita che consiste nel prestarsi al dominio e
all'uso di quanti lodano Dio: per questo erano fatte. Cadute
schiave, perdevano il loro colore utilizzate da chi serviva
gli idoli per i quali non erano state fatte. Ed eccole invece,
per cosi dire, risuscitate e in festa: ora obbediscono ai figli
di Dio e risplendono al loro servizio. Una nuova e
inestimabile grazia le fa quasi esultare: non soltanto
sentono sopra di s¢ la presenza del loro Dio e Creatore che
invisibilmente le governa, ma lo vedono anche in mezzo
a loro che di loro visibilmente si serve e le santifica. Beni
cosi grandi sono venuti al mondo grazie al frutto
benedetto del seno benedetto di Maria benedetta.

Ma perché dico solamente, o Signora, che dei tuoi
benefici ¢ pieno il mondo? Essi penetrano gli inferi e
superano i cieli. Per la pienezza della tua grazia, le
creature che erano negli inferi si allietano di essere liberate
e quelle al di sopra del mondo gioiscono di essere
rinnovate. Per quel figlio glorioso della tua gloriosa
verginita esultano tutti i giusti vissuti prima della sua
morte vivificante, perché¢ vedono spezzata la loro
schiavitu; e sono in festa gli angeli, che vedono restaurata
la loro semidistrutta citta.

Donna mirabilmente unica e unicamente
mirabile, per te si rinnova il mondo, si vincono gli inferi,
si calpestano i demoni, si salvano gli uomini, gli angeli
ritornano all'integrita. Donna piena e sovrabbondante di
grazia, ecco che ogni creatura rinverdisce inondata e
sommersa dalla tua pienezza. Vergine benedetta e piu che
benedetta, tutto vien benedetto per la tua benedizione: non
soltanto la creatura dal Creatore ma anche il Creatore dalla
creatura! Donna gloriosissima, che il mio affetto si sforza
di seguire, dove sfuggi alla penetrazione della mia mente?
Bella allo sguardo, amabile a contemplare, piacevole ad
amare, da quale parte evadi la capacita del mio cuore?
Fermati e attendi, Signora, questa debole anima che ti
insegue. Non ti nascondere, Signora, a questa povera vista
che ti cerca. Abbi pieta, Signora, di quest'anima affaticata
che ti rincorre.

Quale meraviglia, a quale altezza io contemplo innalzata
Maria! Nulla ¢ come Maria, nulla tranne Dio ¢ piu
grande di lei. A Maria Dio ha dato suo Figlio, il solo
generato dal suo cuore, a Lui uguale, che amava come
se stesso. E da Maria si plasmo un Figlio, non un altro,
ma quello stesso che per natura fosse un solo e
medesimo figlio di Dio e insieme di Maria. Ogni natura
fu creata da Dio e Dio nacque da Maria. Dio creo tutte
le cose e Maria genero Dio. Il Dio che tutto ha creato ha
creato se stesso da Maria, e ogni sua creatura I'ha cosi
ricreata. Colui che ha potuto fare dal nulla tutte le cose
non ha voluto rifarle, dopo la loro rovina, senza divenire
prima figlio di Maria. Dio dunque ¢ padre delle cose
create e Maria ¢ madre delle cose ricreate. Dio ¢ il padre
della costituzione di tutte le cose e Maria la madre della
restituzione di tutte le cose: poiché Dio ha generato

20



genuit illum per quem omnia sunt facta, et MARIA
peperit illum per quem cuncta sunt salvata. Deus
genuit illum sine quo penitus nihil est, et MARIA
peperit illum sine quo nihil omnino bene est. O vere
»dominus tecum, cui dedit dominus, ut omnis natura
tantum tibi deberet secum.

Colui per mezzo del quale tutto fu fatto, ¢ Maria ha
partorito Colui per mezzo del quale tutto fu salvato. Dio
ha generato Colui senza il quale nulla affatto puo essere,
¢ Maria ha partorito Colui senza il quale nulla puo essere
buono. Si, davvero «il Signore € con te»: con te, che hai
ottenuto dal Signore che ogni creatura ti fosse tanto
debitrice insieme a Lui.

[SECONDA PARTE: L'AMORE DI GESU' E DI MARIA]

MARIA, obsecro te per gratiam qua sic dominus esse
tecum et te voluit esse secum: fac propter ipsam,
secundum eandem ipsam gratiam, misericordiam
tuam mecum. Fac ut amor tui semper sit mecum, et
cura mei semper sit tecum. Fac ut clamor necessitatis
meae - quamdiu ipsa persistit - sit tecum, et respectus
pietatis tuae - quamdiu ego subsisto - sit mecum. Fac
ut congratulatio beatitudinis tuae semper sit mecum,
et compassio miseriae meae - quantum mihi expedit -
sit tecum.

Sicut enim, o beatissima, omnis a te aversus
et a te despectus necesse est ut intereat: ita omnis ad
te conversus et a te respectus impossibile est ut pereat.
Sicut enim, domina, deus genuit illum in quo omnia
vivunt: sic o tu flos virginitatis, genuisti eum per
quem mortua revivunt. Et sicut deus per filium suum
beatos angelos a peccato servavit: ita, o tu decus
puritatis, per filium tuum miseros homines ex peccato
salvavit. Quemadmodum enim dei filius est beatitudo
iustorum: sic, o tu salus foecunditatis, filius tuus est
reconciliatio peccatorum. Non est enim reconciliatio
nisi quam tu casta concepisti, non est iustificatio nisi
quam tu integra in utero fovisti, non est salus nisi
quam tu virgo peperisti. Ergo o domina, mater es
iustificationis et iustificatorum, genitrix es
reconciliationis et reconcialiatorum, parens es salutis
et salvatorum.

O beata fiducia, o tutum refugium! Mater dei
est mater nostra. Mater eius, in quo solo speramus et
quem solum timemus, est mater nostra. Mater,
inquam, eius qui solus salvat, solus damnat, est mater
nostra.

Sed o benedicta et exaltata non tibi soli sed et
nobis, quid est, quam magnum, quam amabile est
quod video per te evenire nobis, quod videns gaudeo,
quod gaudens dicere non audeo? Si enim tu, domina,
es mater eius, nonne et alii filii tui sunt fratres eius?
Sed qui fratres, et cuius eius? Loquar unde iucundatur
cor meum, an silebo ne elatione arguatur os meum?
Sed quod credo amando, cur non confiteor laudando?
Dicam igitur, non superbiendo sed gratias agendo.

Qui enim fecit ut ipse per maternam
generationem esset naturae nostrae, et nos per vitae
restitutionem essemus filii matris eius: ipse nos invitat
ut confiteamur nos fratres eius. Ergo iudex noster est
frater noster. Salvator mundi est frater noster.
Denique deus noster est factus per MARIAM frater
noster. Qua igitur certitudine debemus sperare, qua

Maria ti supplico, in nome della grazia per cui il Signore
¢ con te e tu con Lui, per questa stessa grazia, ottienimi
che la tua misericordia sia con me. Con me sia sempre
I'amore perte, e con te sempre il pensiero per me.
Giunga a te - finché essa esiste - il grido della mia
poverta, e giunga a me - finché io esisto - lo sguardo della
tua tenerezza. Fa' che la gioia della tua beatitudine sia
sempre con me, ¢ la compassione della mia miseria,
finché mi € necessario, sia con te.

Come certamente muore chi da te si separa,
santissima, e viene da te abbandonato, cosi chiunque a te
si rivolge ed ¢ accolto non potra mai rovinarsi. E come
Dio, o Signora, ha generato Colui nel quale tutte le cose
vivono, cosi tu, fiore verginale, hai generato Colui dal
quale, morte, rivivono. Come Dio, con il suo Figlio, ha
preservato gli angeli santi dal peccato, cosi, gemma di
purezza, con il tuo Figlio dal peccato ha redento i miseri
uomini. Il Figlio di Dio ¢ la felicita dei giusti, ma allo
stesso modo, madre benedetta, il Figlio tuo ¢ la
riconciliazione dei peccatori. Non c'¢ infatti altra
riconciliazione se non quella che tu, casta, hai concepito;
non c'¢ giustificazione se non quella che tu, pura, hai
portato in grembo; non ¢'¢ salvezza se non quella che tu,
vergine, hai generato. Tu sei, Signora, madre della
giustificazione e dei giustificati, genitrice della
riconciliazione e dei riconciliati; porta della salvezza e
dei salvati.

Che fiducia lieta e che rifugio sicuro! La madre
di Dio ¢ madre nostra; la madre di Colui, in cui solo
speriamo, che solo temiamo, ¢ madre nostra. Si, la madre
del solo che salva, del solo che condanna, ¢ madre
nostra.

Benedetta e gloriosa, non per te sola ma anche
per noi, che cos'¢, e quanto grande ¢ amabile ¢ il dono
che vedo venire a noi per tuo mezzo, che vedo con gioia,
e per la gioia non oso dire? Se infatti tu, Signora, sei
madre sua, non sono forse suoi fratelli gli altri tuoi figli?
Quali fratelli, pero! e di Chi! lo vorrei parlare, per la
gioia che ho nel cuore, ma forse dovrei tacere per non
esaltarmi. Eppure, quello che credo col mio amore
perché non dovrei dirlo con la mia lode? Si, ne parlero,
e non con superbia ma ringraziando.

Chi, per materna generazione, ha voluto essere
uno di noi; e ha voluto che noi, per un nuovo dono di
vita, fossimo figli della sua stessa madre, Egli stesso ci
invita a dirci suoi fratelli. Il nostro Giudice ¢ dunque
fratello nostro, il Salvatore del mondo ¢ fratello nostro
ed infine il nostro Dio ¢ divenuto, per Maria, fratello

21



consolatione possumus timere, quorum sive salus sive
damnatio de boni fratris et de piae matris pendet
arbitrio? Quo etiam affectu hunc fratrem et hanc
matrem amare debemus? Qua familiaritate nos illis
committemus? Qua securitate ad illos confugiemus?
Qua dulcedine fugientes suscipiemur? Bonus igitur
frater nobis dimittat quod deliquimus, ipse avertat
quod delinquentes meruimus, ipse donet quod
paenitentes petimus. Bona mater oret et exoret pro
nobis, ipsa postulet et impetret quod expedit nobis.
Ipsa roget filium pro filiis, unigenitum pro adoptatis,
dominum pro servis. Bonus filius audiat matrem pro
fratribus, unigenitus pro iis quos adoptavit, dominus
pro iis quos liberavit.

MARIA, quantum tibi debemus! Domina mater, per
quam talem fratrem habemus, quid gratiarum, quid
laudis tibi retribuemus?

Magne domine, tu noster maior frater, magna
domina, tu nostra melior mater, docete cor meum qua
reverentia vos debeat cogitare. Bone tu et bona tu,
dulcis tu et dulcis tu, dicite et date animae meae, quo
affectu vos memorando de vobis delectetur,
delectando iucundetur, iucundando impinguetur.
Impinguate et succendite eam vestra dilectione.
Vestro continuo amore langueat cor meum, liquefiat
anima mea, deficiat caro mea. Utinam sic viscera
animae meae dulci fervore vestrae dilectionis
exardescant, ut viscera carnis meae exarescant!
Utinam sic intima spiritus mei dulcedine vestri
affectus impinguentur, ut medullaec corporis mei
exsiccentur!

Domine, fili dominae meae, domina, mater
domini mei, si ego non sum dignus qui sic debeam
vestro amore beatificari, certe vos non estis indigni
qui sic, immo plus debeatis amari. Ergo benignissimi,
ne sic denegetis mihi petenti id quo me confiteor
indignum, ut auferatur vobis id quo certe vos negare
non potestis dignos. Date itaque, piissimi, date
obsecro supplicanti animae meae, non propter
meritum meum sed propter meritum vestrum, date illi
quanto digni estis amorem vestrum. Date, inquam,
mihi quo sum indignus, ut reddatur vobis quo estis
digni. Si enim non vultis dare ut habeam quod
desidero: saltem nolite negare ut reddam vobis quod
debeo.

Forsan praesumendo loquar, sed utique
bonitas vestra facit me audacem. Loquar ergo adhuc
ad dominum meum et dominam meam, »cum sim
pulvis et cinis«. Domine et domina, nonne multo
melius est, cum vos gratis donatis petenti quod ipse
non meretur, quam cum vobis subtrahitur quod vobis
iuste debetur? Illud quippe est praedicandae
misericordiae, istud est nefandae iniustitiae.
Impendite igitur, piissimi, gratiam, ut recipiatis
debitum. Facite vos mihi misericordiam vestram quae
mihi expedit et vos decet: ne faciam ego vobis
iniustitiam meam quae nulli expedit et nullum decet.

nostro. Con quale certezza allora dobbiamo sperare, con
quale consolazione possiamo temere, se la nostra
salvezza o condanna sta nelle mani di un fratello buono
e di una tenera madre? Ed anche: con quale affetto
dobbiamo amare questo fratello e questa madre, con
quale familiarita ci affideremo a loro, con quale sicura
fiducia in loro ci rifugeremo, e con quale mai dolcezza,
a loro ricorrendo, saremo accolti? Ci perdoni il fratello
buono 1 nostri errori, allontani da noi i castighi che ci
siamo meritati, conceda quanto chiediamo, facendo
penitenza. Preghi e supplichi per noi la madre buona,
domandi e ci ottenga quanto ci ¢ utile, preghi il Figlio
per i figli, 'Unigenito per gli adottivi, il Padrone per i
servitori. E il Figlio buono ascolti la madre per i fratelli,
I'Unigenito per quelli che ha adottato, il Padrone per
quelli che ha liberato.

Maria, quanto ti dobbiamo! Madre e Signora
che ci hai dato questo fratello, che faremo per
ringraziarti, che lode mai sapremo restituirti?

Signore grande, nostro fratello maggiore,
Signora grande, nostra piu vera madre, insegnate voi al
mio cuore con quale rispetto vi deve pensare. Tu, buono,
e tu, buona, Tu dolce e tu dolce, ditemi e concedetemi
quell'affetto con quale possa tenervi nella memoria
dolcemente, nella dolcezza trovare gioia e nella gioia
trovare pienezza. Della vostra dolcezza appagatemi e
accendetemi, del vostro continuo amore il cuore sia
ferito, 1'anima si sciolga, venga meno la carne. Come
vorrei che I'anima mi ardesse nell'intimo di un dolce,
amorevole fervore per voi e la mia carne nell'intimo
inaridisse! Come vorrei che il mio spirito, nel profondo,
si saziasse di dolcezza e di affetto per voi e seccassero
cosi le midolla del corpo!

Signore, figlio della mia Signora, Signora,
madre del mio Signore, se non son degno di ricevere
tanto dal vostro amore voi certo non siete indegni di
essere tanto amati: dovreste anzi esserlo piu ancora! Per
la vostra grande benevolenza, non vogliate allora
negarmi quello che chiedo pur sapendo che non lo
merito, perché non vi sia tolto quello che, di certo, non
potete negare che vi sia dovuto. Datemi, nella vostra
grande bonta, datemi, vi supplico, non per mio ma per
vostro merito, datemi un amore che sia degno di voi.
Date a me quel che non merito perché riceviate voi quel
che di certo meritate. E se non volete concedermi quanto
desidero, fate almeno che possa donare quanto io devo.

Saro forse presuntuoso nel parlare, ma proprio dalla
vostra bontd mi viene l'audacia. Parlerd ancora al mio
Signore e alla mia Signora, «io che sono polvere e
cenere»: Signore e Signora, non ¢ meglio donare
gratuitamente, anche ad uno che non merita, piuttosto
che mancare verso di voi, non donandovi il giusto? La
prima ¢ meravigliosa misericordia, la seconda ¢
ingiustizia colpevole. Offritemi dunque la grazia, e
ricevete il dovuto. Compite voi l'atto di misericordia, che
a me fa bene e a voi si addice, piuttosto che compia io
un'ingiustizia che a nessuno fa bene e a nessuno si
addice. Siate misericordiosi con me, ve ne scongiuro,

22



Estote vos mihi misericordes, quod obsecro: ne sim
ego vobis iniustus, quod execror. Date, benigne et
benigna, nec sitis exoratu difficiles; date animae meae
amorem vestri, quem ipsa non iniuste petit et vos iuste
exigitis: ne ipsa bonis vestris sit ingrata, quod ipsa
iuste horret et vos non iniuste punitis.

Certe, IESU fili dei et tu MARIA mater eius,
et vos vultis et aequum est, ut quidquid vos diligitis
diligatur a nobis. Ergo bone fili, rogo te per
dilectionem qua diligis matrem tuam, ut sicut tu vere
diligis et diligi vis eam: ita mihi des ut vere diligam
eum. Bona mater, rogo te per dilectionem qua diligis
filium tuum, ut sicut tu vere diligis et diligi vis eum:
ita mihi impetres ut vere diligam eum. Ecce enim
peto, quod ut fiat vere est in vestra voluntate; cur ergo
propter peccata mea non fiet, cum sit et in vestra
potestate? Amator et miserator hominum, tu potuisti
reos tuos et usque ad mortem amare, et poteris te
roganti amorem tui et matris tuae negare? Mater huius
amatoris nostri, quae illum in ventre portare et in sinu
meruisti lactare, an tu non poteris aut non voles
poscenti amorem eius et tuum impetrare?

Veneretur igitur vos sicut digni estis mens
mea, amet vos sicut aequum est cor meum, diligat vos
sicut sibi expedit anima mea, serviat vobis sicut debet
caro mea, et in hoc consummetur vita mea, ut in
aeternum psallat tota substantia mea: »Benedictus
dominus in aeternum, fiat, fiat«.

(Testo latino dell'edizione critica di F. S. Schmitt)

perché essere ingiusto con voi io lo detesto. Appagatemi,
Signore buono, Signora buona, non siate difficili a
concedere. Datemi I'amore per voi, perché non ¢ ingiusto
quanto vi chiedo ed ¢ giusto quanto esigete. Non mi
accada di essere ingrato dei vostri doni, ne avrei un
giusto orrore, € non ingiusta sarebbe la vostra punizione.

Gesu, Figlio di Dio, e tu Maria, madre sua, tutto cio che
voi amate volete anche - ed ¢ giusto - che sia da noi
amato. Figlio buono, io dunque ti supplico per
quell'affetto che nutri per tua madre: concedimi di
amarla veramente, cosi come tu la ami e la vuoi amata.
Madre buona, io ti supplico per quell'affetto che nutri per
tuo Figlio: ottienimi di amarlo veramente, cosi come tu
lo ami e lo vuoi amato. Ecco, quello che chiedo puo
realizzarsi se voi lo volete: perché dovrebbero impedirlo
1 miei peccati, se €sso ¢ per sempre in vostro potere?
Signore che ami gli uomini e ne hai compassione, mentre
ti offendevano tu hai saputo amarli fino a morire: vorrai
ora negare a chi te ne supplica I'amore per te e per tua
madre? Madre di Colui che tanto ci ama, tu lo hai portato
nel grembo e allattato al tuo seno: non vorrai o non potrai
ottenere a chi te lo chiede I'amore per Lui e per te?

Si, vi veneri la mia mente quanto meritate, vi
ami il mio cuore quanto ¢ giusto, vi dia la mia anima
quell'affetto che le giova, vi serva la mia carne come ¢
suo dovere. E in questo si consumi la mia vita cosi che
tutto il mio essere canti eternamente: «benedetto il
Signore per sempre. Amen! Amen!».

23



24
Allegato 3

Supplica al Santo Padre Leone XIV
per dichiarare i Santi Giovanni Eudes e Luigi Maria di Montfort
Dottori della Chiesa

Beatissimo Padre,

Due giorni fa, 31 luglio, nella grazia del Giubileo, Lei ha espresso la sua intenzione di dare a san John
Henry Newman il titolo di Dottore della Chiesa. E' stata una grande gioia per tutti noi e La ringraziamo con
tutto il cuore.

Senza aspettare, Le scrivo in questo sabato 2 agosto, primo sabato del mese, giorno dedicato al Cuore
Immacolato di Maria, di cui san Giovanni Eudes fu il grande apostolo e teologo, per esprimere il mio piu
profondo desiderio che Lei dia il medesimo titolo allo stesso Giovanni Eudes (1601-1680) e a san Luigi Maria
Grignion de Montfort (1673-1716). Sono i due principali esponenti della grande spiritualita cristocentrica e
mariana della "Scuola Francese", fondata dal Cardinale Pietro de Bérulle all'inizio del XVII° secolo.

Personalmente, da molti anni, ho lavorato per questi due dottorati, a richiesta dei Dicasteri per le Cause
dei Santi e della Dottrina della Fede, insieme ai Padri Monfortani ¢ Eudisti. Sono carmelitano scalzo,
professore emerito di teologia dogmatica e spirituale alla Pontificia Facolta Teresianum. Membro della
Pontificia Accademia di Teologia, sono anche consultore teologo del Dicastero per le Cause dei Santi,
nominato da san Giovanni Paolo II nel 2004 e poi rinnovato in questa missione da Benedetto XVI e
ultimamente da Papa Francesco fino al 2030.

Ho vissuto 41 anni a Roma e sono adesso membro della comunita dei carmelitani di Lisieux, lavorando
per la diffusione della dottrina della piccola Teresa, tanto amata da Papa Francesco, come si vede nella sua
Esortazione Apostolica C'est la confiance e nella sua ultima Enciclica Dilexit nos.

Nel 1997, avevo collaborato alla Positio del Dottorato di Teresa, poi proclamato da san Giovanni
Paolo II. Il cammino per il Dottorato di Montfort si ¢ rallentato nel 2001 (per ragioni metodologiche), ma la
strada ¢ rimasta aperta, come lo mostra l'importante Lettera di Giovanni Paolo II ai Religiosi e Religiose delle
Famiglie Monfortane del 8 dicembre 2003, mettendo in luce la perfetta sintonia tra l'insegnamento del
Concilio Vaticano II e la dottrina del Montfort. Piu tardi, Benedetto XVI ha ricordato sinteticamente 1'influsso
essenziale del Montfort su Giovanni Paolo II nell'omelia per la sua beatificazione (1° maggio 2011).

Ho anche collaborato al dottorato di San Gregorio di Narek, proclamato da Papa Francesco nel 2015.
Questa mia presente supplica si fonda dunque su una lunga esperienza dei dottorati recenti.

Esiste una profonda somiglianza e convergenza dottrinale tra Giovanni Eudes e Luigi Maria di
Montfort nello stesso contesto storico della Francia nel XVII° secolo e nei primi anni del XVIII° secolo. Sono
due sacerdoti missionari e fondatori, che hanno ricevuto un'eccellente formazione teologica a Parigi, Eudes
all'Oratorio sotto la guida del Bérulle, e Montfort piu tardi alla Sorbona e al Seminario di Saint Sulpice. In
continuo riferimento alla Sacra Scrittura e alla grande tradizione della Chiesa, rappresentata dal Magistero e
dai Santi, insegnano a tutto i Popolo di Dio, e specialmente ai piccoli e poveri, un cammino di santita fondato
sui Sacramenti (specialmente il Battesimo e 1'Eucaristia), in una prospettiva radicalmente cristocentrica, con
la continua presenza di Maria.

Beatissimo Padre, Lei ha ricordato nel suo primo messaggio ai Vescovi francesi del 28 maggio scorso
come Giovanni Eudes "¢ stato il primo a celebrare il culto liturgico dei Cuori di Gesu e di Maria". Per questo
motivo Papa Francesco l'aveva nominato nella sua Enciclica Dilexit nos (n. 113). La sua teologia simbolica
del cuore ¢ ricchissima, includendo tutte le dimensioni della Divinita e dell'Umanita: "Cuore corporeo, cuore
spirituale e cuore divino" esprimono un "triplice amore" (n. 64-69). Questa grande teologia del Cuore ¢
sviluppata ampiamente nell'ultima opera di Eudes, il suo capolavoro intitolato: Le Coeur Admirable de la
Sacrée Mere de Dieu, finito negli ultimi giorni della sua vita e pubblicato dopo la sua morte, nel 1681. E' un
opera lunghissima (quasi 1500 pagine nelle Oeuvres Complétes), un po' come una immensa e splendida
foresta!

Invece, il capolavoro del Montfort, le Traité de la vraie dévotion a la Sainte Vierge, scritto anche alla
fine della sua vita, ¢ un'opera breve (appena 200 pagine), subito pubblicata e tradotta in molte lingue dopo la
sua scoperta nel 1842. E' un testo molto chiaro, articolato in modo un po' geometrico come un "giardino



25
francese" dell'epoca! Questo trattato ¢ stato riassunto in una forma ancora piu breve nell'opuscolo intitolato
Le Secret de Marie. 1l trattato del Montfort ¢ diventato subito un classico della vita spirituale, con un influsso
enorme sulla vita del Popolo di Dio, e specialmente sui Santi.

In queste due opere del Montfort e di Eudes, troviamo la stessa sintesi di tutto il Mistero cristiano
contemplando Gesu in Maria e Maria in Gesu, cio¢ Maria nel Mistero di Cristo e della Chiesa (cf Lumen
Gentium, cap. VIII). Gesu ¢ sempre al centro, come vero Dio e vero Uomo, insieme al Padre e allo Spirito
Santo. E' I'Assoluto al quale Maria e la Chiesa sono totalmente relative.

Tra le altre opere di questi due Santi, bisogna specialmente ricordare le prime che sono La vie et le
royaume de Jésus dans les ames chrétiennes di Giovanni Eudes e L'Amour de la Sagesse Eternelle del
Montfort, dove si contemplano successivamente Gesu e Maria, opere ricche di contenuti spirituali, ma non
ancora pienamente sintetizzati. Invece, nelle ultime opere sopra indicate, si contempla Gesu in Maria.

Certo, nella loro dottrina, ci sono alcuni limiti o punti da correggere, come nei piu grandi Dottori della
Chiesa. Pensiamo per esempio a san Tommaso riguardo all'lmmacolata Concezione di Maria, che non era
ancora definita come dogma.

Vivono nel periodo della "Contro-Riforma", con alcune espressioni polemiche verso i Protestanti.
Questo va evidentemente superato nel nuovo clima ecumenico del Vaticano II.

Hanno un forte e giusto senso del peccato e dell'indispensabile opera della Redenzione compiuta da
Cristo, unico Salvatore dell'uomo. Ma qualche volta si vedono delle esagerazioni quando parlano della "natura
corrotta", anche con la distinzione dei "predestinati" (che andranno sicuramente in Cielo) e dei "reprobi" (che
andranno sicuramente nell'Inferno).

Su questi punti, ci viene in aiuto santa Teresa di Lisieux, con la sua nuova e ancora piu profonda
conoscenza della Misericordia Infinita di Gesu, fonte di una speranza senza limiti per la salvezza dei piu
grandi peccatori, come questo criminale Pranzini chiamato da lei "il mio primo figlio", ma sempre con la
consapevolezza del grande pericolo del rifiuto definitivo e della morte eterna. Ma tutti questi santi hanno la
stessa passione della salvezza delle anime.

Infine, Beatissimo Padre, sono convinto che il titolo di Dottore della Chiesa, conferito a questi due
santi, sarebbe importante per tutto il Popolo di Dio e per la teologia cattolica, per aiutare tutti a vivere ¢ a
crescere nell'Amore e nella conoscenza di Gesu e di Maria.

Prego a questa intenzione e prego per la sua grande Missione in tutta la Chiesa e nel Mondo di oggi.

Con tutto il mio amore filiale e in profonda comunione nei Cuori di Gesu e di Maria.

Lisieux, sabato 2 agosto 2025

fr Francois-Marie Léthel ocd



26

Allegato 4
SAN LUIGI MARIA GRIGNION DE MONTFORT (1673-1716)
L'AMORE DI GESU' IN MARIA
Trattato della Vera Devozione alla Santa Vergine (VD)
riassunto nel Segreto di Maria (SM),
(Costruito come un "giardino francese" dell'epoca)

Nel Manoscritto Autografo, mancano le prime e le ultime pagine.
Le principali articolazioni sono indicate in VD 60, 90-91, 118-119 e 134)

Manca I'Introduzione (SM 1-6. cf VD 256)
PRIMA PARTE
MARIA NEL MISTERO DI CRISTO E DELLA CHIESA (1-89)
(I FONDAMENTI TEOLOGICI DELLA VERA DEVOZIONE A MARIA)
(Il posto di Maria nel cristocentrismo trinitario del Simbolo di Nicea-Costantinopoli, in relazione con tutti i Misteri della
Creazione e della Storia della Salvezza, della natura e della grazia, dell'uvomo e della donna...)

I/ "LA NECESSITA' CHE NOI ABBIAMO DELLA VERA DEVOZIONE A MARIA" (1-59)
"Se la Santissima Vergine & necessaria a Dio, di una necessita detta ipotetica, cio¢ conseguente alla sua volonta, ella ¢ ben
piu necessaria agli uomini per raggiungere il loro fine ultimo" (39)
A/ Maria nella "sinfonia" cristocentrica e trinitaria della salvezza: la sua necessita per Dio (1-36)
B/ Conseguenza: la necessita di Maria per noi, per essere salvati, per diventare santi (37-59). In unione con Gesu
Nuovo Adamo, Alfa e Omega, Maria Nuova Eva ¢ legata ai Misteri dell'Origine (Gn 2 e 3) e della fine dei tempi
(Ap 12). Forte insistenza sul "carattere escatologico della Chiesa Pellegrinante (cf Lumen Gentium, VII), e sul ruolo
essenziali dei santi formati da Maria per lottare contro le potenze del male.
II/ "VERITA'FONDAMENTALI DELLA DEVOZIONE A MARIA" (60-89)
1/ Gesu Cristo ¢ il fine ultimo della devozione a Maria (61-67).
2/ Apparteniamo a Gesu e a Maria in qualita di schiavi d'Amore (68-77).
3/ Necessita della nostra radicale purificazione (78-82)
4/ Maria Mediatrice vicino a Gesu unico Mediatore (83-86).
5/ La nostra estrema difficolta di perseverare nella Grazia di Dio (87-89).

SECONDA PARTE
LA VERA DEVOZIONE A MARIA NELLA SUA FORMA PIU' PERFETTA (90-273)
(IL CAMMINO ECCLESIALE DELLA SANTITA")

I/ FALSE DEVOZIONI E VERA DEVOZIONE A MARIA (92-114)
A/ "Falsi devoti e false devozioni a Maria" (92-104)
92 "o trovo sette specie di falsi devoti e di false devozioni a Maria:
1) i devoti critici (93);
2) i devoti scrupolosi (94-95);
3) i devoti esteriori( 96);
4) 1 devoti presuntuosi (97-100);
5) i devoti incostanti (101);
6) i devoti ipocriti (102);
7) i devoti interessati" (103-104).
B/ Vera Devozione a Maria (105-114)
105 "Dopo aver svelato e e condannato le false devozioni alla Santa Vergine, bisogna stabilire con poche
parole la vera, la quale é:
1/ Interiore(106),
2/ Tenera(107),
3/ Santa (108),
4/ Costante (109),
5/ Disinteressata (110-114). (Testimonianza personale e profezia dell'autore)

II/ "TRA LE TANTE PRATICHE DELLA VERA DEVOZIONE A MARIA, QUALE E' LA PIU' PERFETTA"
(115-133)
A/ Le diverse pratiche interiori ed esteriori della Vera Devozione a Maria (115-117).
B/ La "perfetta pratica" della Devozione a Maria. Consiste nel fatto di vivere pienamente la consacrazione
del battesimo mediante il dono totale di se stesso a Gesu per Maria come schiavo d'Amore (118-133).



27
I/ "MOTIVI, EFFETTI MERAVIGLIOSI E PRATICHE DI QUESTA PERFETTA DEVOZIONE" (134-273)

A/ "I motivi che ci devono rendere raccomandabile questa devozione" (135-182)
1/ Appartenenza senza riserve a Gesu per Maria (135-138)
2/ Perfetta imitazione di Gesu nella sua umiliazione e dipendenza amorosa da Maria nell'Incarnazione
(139-143).
3/ Maria da tutta se stessa al suo "schiavo d'amore: "Totus tuus/Tota mea" (144-150)
4/ " Ad majorem Dei gloriam" (151)
5/ Maria ¢ la via migliore per arrivare all'unione con Gest, cio¢ alla santita (152-168).
1° "una via facile" (152-154). Simbolo dello zucchero.
2° "una via breve" (155-156).
3° "una via perfetta" (157-158).
4° "una via sicura" (159-167):
6/ "Una grande liberta interiore" (169-170).
7/ 1l perfetto amore del prossimo (171-172)
8/ Un ammirabile mezzo di perseveranza (173-182)

B/ Figura biblica di questa perfetta Devozione: Rebecca e Giacobbe (183-212):  Parabola narrativa (Il testo
originale francese presenta Giacobbe come "figura dei predestinati” ¢ Esau come "figura dei reprobi”, secondo la
tematica agostiniana della predestinazione, che si puo superare con Teresa di Lisieux, Dottore della Chiesa)

C/ "Gli effetti meravigliosi di questa devozione in nelle anime fedeli" (213-225)
1/ Partecipazione all'umilta di Maria (213)
2/ Partecipazione alla sua fede (214)
3/ Partecipazione al suo puro amore (215)
4/ Grande fiducia in Dio e in Maria (216)
5/ Comunicazione dell'anima e dello spirito di Maria (216-217)
6/ Trasformazione in Maria ad immagine di Gesu Cristo (218-221). Simbolo dello Stampo.
7/ La maggior Gloria di Gesu Cristo (222-225). "Maria tutta relativa a Dio... la relazione di Dio" (225)

D/ "Le pratiche di questa devozione" (226-273)
1/ Pratiche esteriori (226-256)
1° Consacrazione dopo esercizi preparatori (227-233)
2° Recitare la coroncina della santa Vergine (234-235)
3° Portare una catena, come simbolo di questa schiavitu d'Amore (236-242)
4° Devozione speciale al Mistero dell'Incarnazione (243-248)
5° Grande devozione all'Ave Maria e al Rosario (249-251)
6° Recita del Magnificat (255)
7° Distacco dal mondo (256)
2/ "Pratiche interiori e molto santificanti per quelli che lo Spirito Santo chiama ad un'alta perfezione" (257-
265).
257 "Si tratta, in quatto parole di fare tutte le sue azioni:
1° PER MEZZO DI MARIA (258-259),
2° CON MARIA (260),
3° IN MARIA (261-264),
4° PER MARIA (265),
al fine di farle piu perfettamente per mezzo di Gesu Cristo, con Gesu Cristo, in Gesu e per Gesu"

"MODO DI PRATICARE QUESTA DEVOZIONE NELLA SANTA COMUNIONE" (266-273)
(Finale Eucaristico del Trattato, come della Somma Teologica di san Tommaso)

[Manca la Conclusione, con la Preghiera di Consacrazione (SM 66-69, AES 223-227. Cf VD 231). San Giovanni Paolo
II preferiva la formula breve della Consacrazione in VD 266, al momento della Comunione, continuamente ricopiata da lui:
Totus tuus ego sum et omnia mea tua sunt... Accipio Te in mea omnia. Praebe mihi cor tuum, O Maria — Sono tutto
tuo e tutto cio che ¢ mio ¢ tuo. Ti prendo per ogni mio bene. Dammi il tuo Cuore, o Maria”. Nel dono totale di sé¢, ¢
l'accoglienza del dono di Maria che Gesu fa al suo discepolo amato: "Accepit eam discipulus in sua" ("1l discepolo la
prese con s¢", Gv 19, 27)]



Allegato 5
SANTA TERESA DI LISIEUX
Perché ti amo, o Maria!
(P 54, maggio 1897)

1 Oh, [come] vorrei cantare, Maria, perché ti amo,
perché il nome tuo si dolce fa trasalire il mio cuore,
e perché il pensiero della tua suprema grandezza
non potrebbe, all’anima mia, ispirare alcun timore.
Se ti contemplassi nella tua sublime gloria,

in cui superi lo splendore di tutti i beati,

d’esser tua figlia, non lo potrei credere,

e davanti a te, o Maria, terrei gli occhi bassi!...

2 Bisogna, perché un figlio possa amare sua madre,
ch’ella pianga co lui, condivida i suoi dolori.

O Madre mia cara, sulla straniera sponda

per attirarmi a te, hai pianto tanto!...

Meditando /a tua vita nel santo Vangelo

0so guardarti e avvicinarmi a te.

Credermi tua figlia non m’¢ difficile,

poiché ti vedo mortale e sofferente come me...

3 Quando un angelo del cielo t’offre d’essere la Madre
del Dio che deve regnare tutta ’eternita,

ti vedo preferire, o Maria, quale mistero!

I’ineffabile tesoro della verginita.

Capisco, che I’anima tua, o Vergine Immacolata,

sia piu cara al Signore che la divina dimora.

Capisco che 1’anima tua, umile e dolce Valle,

puo contenere Gesu, I’Oceano dell’ Amore!...

4 Oh! Ti amo, Maria, al dirti serva

del Dio che rapisci con la tua umilta.

Questa virtu nascosta ti rende onnipotente

essa attira nel tuo cuore la Santa Trinita,

Allora lo Spirito d’Amore coprendoti della sua ombra,
il Figlio uguale al Padre in te si é incarnato...

Molto grande sara il numero dei suoi fratelli peccatori
dato che lo si deve chiamare: Gesu, tuo primo nato!...

5 O Madre molto amata! Malgrado la mia piccolezza
come te possiedo in me I’Onnipotente.

E non tremo vedendo la mia debolezza:

il tesoro della madre appartiene al figlio

e 1o sono tua figlia, o0 mia amata Madre.

Le tue virtu, il tuo amore, non sono forse 1 miei?
Cosi, quando nel mio cuore scende la bianca Ostia,
Gesu, il tuo dolce Agnello, crede di riposare in te!...

6 Tu me lo fai sentire, non & impossibile
Camminare sui tuoi passi, o0 Regina degli eletti.
La stretta via del cielo, tu 1’hai resa visibile
praticando sempre le pit umili virtu.

Accanto a te, Maria, amo restare piccola,

delle grandezze di quaggiu vedo la vanita.

In casa d’Elisabetta, che riceve la tua visita,
imparo a praticare 1’ardente carita.

28



7 La, ascolto rapita, dolce Regina degli Angeli,
il cantico sacre che sgorga dal tuo cuore.

Tu m’insegni a cantare le lodi divine,

a glorificarmi in Gesu mio Salvatore.

Le tue parole d’amore sono mistiche rose

che devono profumare i secoli futuri.

In te I’Onnipotente ha fatto grandi cose,

voglio meditarle, al fine di benedirlo.

8 Quando il buon San Giuseppe ignora il miracolo
che tu vorresti nascondere nella tua umilta,

Tu lo lasci piangere vicino al Tabernacolo

che vela la divina bellezza del Salvatore!

Oh quanto amo, Maria, il tuo silenzio eloquente,
per me un concerto dolce e melodioso

che mi dice la grandezza e 1’onnipotenza

di un’anima che non aspetta il suo soccorso che dai Cieli....

9 Piu tardi, a Betlemme, o Giuseppe ¢ Maria!
vi vedo respinti da tutti gli abitanti.

Nessuno vuole accogliere nella sua locanda
dei poveri stranieri, il posto € per i grandi...
11 posto é per i grandi ed é in una stalla

che la Regina dei Cieli deve partorire un Dio.
O Madre mia cara, quanto ti trovo amabile,
quanto ti trovo grande in si povero luogo!...

10 Quando vedo I’Eterno avvolto di fasce,

quando del Verbo Divino sento il debole grido,

0 Madre mia cara, non invidio piu gli angeli,

poiché il loro Potente Signore ¢ il mio Fratello amato!...
Quanto ti amo, Maria, tu che sulle nostre sponde

hai fatto sbocciare questo divino Fiore!...

Quanto ti amo, ascoltando i pastori e i magi

e [tu] che conservi con cura ogni cosa nel tuo cuore!...

11 Ti amo confusa tra le altre donne

che verso il tempio santo volgono i loro passi.

Ti amo che presenti il Salvatore delle nostre anime
al beato Vegliardo che lo stringe tra le sue braccia.
Dapprima sorridente ascolto il suo cantico,

ma presto i suoi accenti mi fan versare lacrime.
Affondando nell’avvenire il suo sguardo profetico,
Simeone ti presenta una spada di dolori.

12 O Regina dei martiri, fino alla sera della tua vita
questa spada dolorosa trapassera il tuo cuore.

Gia devi abbandonare il suolo della tua patria

per evitare il geloso furore di un re.

Gesu dorme in pace sotto le pieghe del tuo velo
[quando] Giuseppe viene a chiederti di partire all’istante
e la tua obbedienza subito si svela.

Parti senza alcun ritardo e senza ragionamento.

13 Sulla terra d’Egitto, mi sembra, o Maria,
che, nella poverta, il tuo cuore resta gioioso,
poiché non é forse Gesu la piu bella Patria?
Che t’importa I’esilio, tu possiedi i Cieli?...
Ma a Gerusalemme, un’amara tristezza



come un vasto oceano viene a inondare il tuo cuore.
Gesu per tre giorni, si nasconde alla tua tenerezza,

e allora si che ¢ davvero esilio in tutto il suo rigore!...

14 Infine tu lo scorgi e la gioia ti trasporta.
tu dici al bel Fanciullo che affascina i dottori:
"O Figlio mio, perché dunque agisci cosi?
Tuo padre ed io ti ceravamo in pianto".

E il Fanciullo Dio risponde (o quale mistero profondo!)

alla Madre amata che tende a Lui le braccia:
"Perché mi cercavate?... Alle Opere di mio Padre
bisogna che mi dedichi; non lo sapete?".

15 II Vangelo m’insegna che crescendo in sapienza
a Giuseppe, a Maria, Gesu resta sottomesso

e il mio cuore mi rivela con quale tenerezza

Egli obbedisce sempre ai suoi cari genitori.

Ora capisco il mistero del tempio,

le parole nascoste del mio Amabile Re:

Madre, il tuo dolce Figlio vuole che tu sia I’esempio
dell’anima che Lo cerca nella notte della fede.

16 Poiché il Re dei Cieli ha voluto che sua Madre
sia immersa nella notte, nell’angoscia del cuore;
E, dunque un bene, Maria, soffrire sulla terra?

S1, soffrire amando, é la piu pura felicita!...

Tutto quel che Gesu mi ha dato, lo puo riprendere.
Digli che mai con me deve stancarsi...

puo ben nascondersi, accetto di attenderlo

fino al di senza tramonto ove si spegnera la mia fede...

17 So che a Nazareth, Madre piena di grazie,

vivi molto poveramente, non volendo nulla di piu,
nulla di rapimenti, di miracoli, d’ estasi
abbellisce la tua vita, Regina degli eletti!...

Ben grande sulla terra il numero dei piccoli

che, senza tremare, possono a te alzare gli occhi.
E per la via comune, incomparabile Madre,

che ti piace camminare per guidarli ai Cieli.

18 Nell’attesa del Cielo, o Madre mia cara,

voglio vivere con te, seguirti ogni giorno.
Contemplandoti, Madre, m’immergo rapita,
scoprendo nel tuo cuore abissi d’amore.

Il Tuo sguardo materno cancella tutte le mie paure:
m’insegna a piangere, m’insegna a gioire.

Invece che disprezzare le gioie pure e sante,

Tu vuoi condividerle, ti degni benedirle.

19 Degli sposi di Cana, vedendo I’inquietudine

che non possono nascondere, perché non hanno vino,
nella tua sollecitudine, lo dici al Salvatore,

sperando il soccorso dal suo poter divino.

Gesu sembra dapprima respingere la tua preghiera
"Che importa", ti risponde, "donna, a te e a me?".
Ma al fondo del suo cuore, ti chiama sua Madre

e il suo primo miracolo, lo opera per te...

20 Un giorno che i peccatori ascoltano la dottrina

di Colui che vorrebbe in Cielo accoglierli,

30



ti trovo con loro, Maria, sulla collina .

Qualcuno dice a Gesu che tu vorresti vederlo,
Allora, il tuo Divino Figlio, davanti all’intera folla,
del suo amor per noi mostra I’immensita

Dice: "Chi € mio fratello e mia sorella e mi Madre,
se non colui che fa la mia volonta?".

21 O Vergine Immacolata, delle madri la piu tenera,
ascoltando Ges, non ti rattristi

e ti rallegri che egli ci faccia comprendere

che la nostra anima diventa la sua famiglia quaggiu.
Si, ti rallegri che ci dia la sua vita,

1 tesori infiniti della sua divinita!...

Come non amarti o Madre mia cara,

vedendo tanto amore e tanta umilta?

22 Tu ci ami, Maria, come Gesu ci ama

e acconsenti, per noi, ad allontanarti da Lui.

Amare ¢ tutto dare e dare se stesso.

Tu volesti provarlo restando nostro appoggio.

Il Salvatore conosceva la tua immensa tenerezza
Sapeva i segreti del tuo cuore materno.

Rifugio dei peccatori, ¢ a te che Egli ci lascia
quando abbandona la Croce per aspettarci in Cielo.

23 Maria, tu mi appari al sommo del Calvario

in piedi accanto alla Croce, come un sacerdote all’altare,
offrendo per placare la giustizia del Padre

il tuo amatissimo Gesu, il dolce Emanuele...

Un profeta I’ha detto, o Madre desolata:

"Non ¢’¢ dolore simile al tuo dolore!".

O Regina dei Martiri, restando esiliata,

tu prodighi per noi tutto il sangue del tuo cuore!

24 La casa di Giovanni diventa il tuo unico asilo.
II figlio di Zebedeo deve rimpiazzare Gesu...

E 1’ultimo dettaglio che da il Vangelo,

della Regina dei Cieli non mi parla pit.

Ma il suo profondo silenzio, 0 Madre mia cara,
non rivela [forse] che il Verbo Eterno

vuole Egli stesso cantare i segreti della tua vita
per incantare I tuoi figli, tutti gli eletti del cielo?

25 Presto ’ascoltero questa dolce armonia,

presto nel bel Cielo, verrd a vederti,

tu che venisti a sorridermi al mattino della mia vita,
vieni a sorridermi ancora... Madre... ecco la sera!...
Non temo piu il fulgore della tua gloria suprema.
Con te ho sofferto e voglio adesso

cantare sulle tue ginocchia, Maria, perché ti amo,

e ripetere per sempre che sono figlia tua !...

La piccola Teresa...
Maggio 1897

[Le parole in corsivo furono sottolineate dalla stessa Teresa, in vista della pubblicazione]

31



